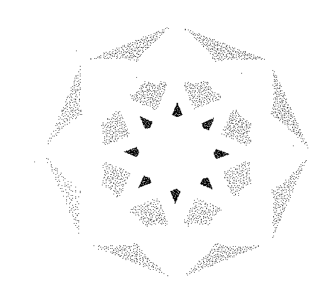


# جالالبتا

# التعاليات المعالمة ال



دار الفكر الإسلامي

# جمال البنا

# التعجيبة عناا كرنا ويتماد المعادد المعدد الم

دار الفكر الإسلامي ۱۹۵ ش الجيش – ۱۱۲۷۱ القاهرة – ماتف وفاكس: ۱۱۲۷۱ه e.mail: gamal\_albanna@infinity. com.eg http://www.islamiecall.org

# جهال البنا

رئيس الإتحاد الإسلامي الدولي للعمل مدير مؤسسة فوزية وجمال البذا للثقافة والإعلام الإسلامي رائد دعوة الاحياء الإسلامي

۱۹۵ ش الجيش ۱۱۲۷۱ - القاهرة - هاتف وفاكس ۱۹۳۱ - ۱۲۷۱ e.mail: gamal\_albanna winfinity.com.eg http://www.islamieeail.org

مُعْتَكُمْتُهُ



# والحمد الله والصلاة والسلام على رسول الله

تصور البعض أنه لما كان الإملام دين التوحيد. فإن التوحيد ينسحب على كل شيء فيه بما في ذلك المجتمع ومظاهره وتجلياته من نظم وأوضاع وفنون وآداب وعادات وسلوك وأزياء الخ... فلا يوجد إلا نمط واحد في كلل مجال من هذه المجالات وهو ما يضع المجتمع الإسلامي في قالب واحسد لا يتغير ولا يتعدد .

وقد يُذكر في هذا الصدد "الوسطية" التي ينادي بها بعض المفكريسن باعتبارها الموقف المختار المجتمع الإسلامي تجساه التيسارات المتعارضسة يمينا، ويسارا، شرقا وغربا، وهو تكييف سليم، وقد نص عليه القرآن. فلسم يقل القرآن "أمة التوحيد" ولكته قال (وكذلك جعلناكم أمة وسطا). ولكن هسذا نفسه لا ينفي التعددية، بل هو يثبتها لأن الوسطية تفترض وجسود الإفراط والتفريط. التحلل والتزمت. الإسراف والتقتير السخ... ولا يمكن تصسور وسطية حيوية بدون تعددية، وإلا تصبح هي الوسطية الرياضية التي تعنسي التوسط بين نقطتين أو أنها تتجمد في قالب واحد وتأخذ طابعا ثبوتيا، وهو ما يتنافي مع حيوية وديناميه الإسلام.

ويرى هذا البحث أن التوحيد في الإسلام إنما أريد به الله تعالى وحده، وأن سحب هذه الصغة (الواحدية) على غيره أمر لا يجوز، بل إنه قد يصبح شكلاً من أشكال الشرك. لأن الله تعالى قد تقرد بهذه الصفة، واضغائها على غيره شرك به. فتوحيد الله يستتبع تلقاتيا التعدية فيما عداه.

ونحن في استخدامنا لهذه الطريقة إنما نتبع الأسلوب الفريسد السذي صاغه الإسلام في إثبات الوجوب بنفي ما عداه والشاهد الأعظم على هدذا هو "لا إله إلا الله" فهنا يثبت الإسلام وجود الله في الوقت نفسه الذي ينفى ملا عداه ولو انه قال "الله موجود" هذه الصنيغة وإن أثبتت وجود الله ولكنسها لا تتفى ضرورة ما عداه - أي أن يكون له أنداداً - في حين أن "لا إلسه إلا الله" تثبت الله وتنفى ما عداه .

ومن هذا فإن لقب "دولة التوحيد" الذي يرسله البعض في اعتزاز وفخر ليس وصفا سليما من ناحيتيه، فالإسلام ليس دولة، وإنما هو<sup>(۱)</sup> أمية، وهذه الأمة تأخذ بالتعددية لا بالواحدية كما لا يمكن أن يقال "دولة الفضيلية" لأن نصيب الدولة في إقامة الفضيلة أو تعزيزها تافه، بل قد يسودي تدخل الدولة في هذا المجال إلى المساس به. والتعبير الصحيح هو "أمة العدل" لأن الإسلام بالنسبة للتجمع البشرى "أمية" ولأن طابعيه الرئيسي في القيم الاجتماعية هو العدل.

وقد وضع الإسلام للمجتمع البشرى كيفية أوردها القرآن الكريم تقوم على نفاعل ركائز أو قوى. فهناك هداية الأنبياء التى تعين الإنسان على سلوك الطريق المستقيم، وهناك غواية الشياطين التى تلقى بسسه فسى لجح الشهوات والشرور، وهناك الإنسان نفسه الذى يملك بما غرس الله فيه مسن عقل وفطرة أن يتجاوب مع هداية الأنبياء، كما يمكن في حالات أخرى -

<sup>(</sup>۱) ستكون هذه الإشارة موضوع الكتاب التالي من نفاتر الإحياء "الإسسلام دين وأمسة وليس دين ودولة .

أن يستسلم لغواية الشراطين بالتفصيل الذي سيرد في هذا الكتاب، فالمجتمع البشري له طبيعة تعددية .

والمجتمع الإسلامي لا يشذ نوعيا عن المجتمع البشرى، لأن الإنسان مسلما أو غير مسلم، له طبيعة ولحدة، ولكن المجتمع الإسلامي يختلف في الدرجة وليس في الطبيعة، وفي بعض التجليات، وليس في كلها، فلا جيدال أن في الإسلام قوة خاصة تكيف سلوك المؤمنين به، وأبيه من الضمانات ما تحول دون الاستسلام الكامل للشهوات والشرور أو الانسياق وراء خطأ الشيطان. أو انتهاج السرف والشطط، ولكن هذه الضمانات قد لا تحول دون ممارسات أدني من ذلك لأن الطبيعة البشرية - بعد كل شيء - حكمها وضعفها، ولأن الله تعالى عندما جيل النفس البشرية "الهمها فجورها وتقواها"

وأى محاولة لغرض قالب ولحد مصمت علسى المجتمع بدعسوى التوحيد الإسلامي، أو حتى الوسطية الإسلامية، وأى تجاهل العوامل العديدة التي تؤثر في هذا المجتمع أو تقف في وجه التعددية تكون محاولة محكسوم عليها بالفشل بعد أن تستهلك وقتا وجهدا كان البناء الرشيد والقصد السديد أولى بهما وهذه هي قيمه المعرفة، إذ هي تميز ما بين الخطأ والصواب كما تهدينا إلى السبل الموصلة والوسائل الناجحة. فإذا لم تكن لدينا المعرفة بسهذا كله تخبطنا وتوزعتنا الطرق وغلبت المماحكة أو غرنتا الأمساني وخدعنا السراب فنمضى طويلا دون أن نصل إلى شيء .

ولكى لا يحدث هذا وضعنا هذا الدفتر من دفاتر الإحياء، وأن يكسون الثالث، بعد الحرية وتتوير القرآن هو ما يعبر عن الأهمية الكبيرة للموضسوع في الفهم السليم للإسلام ...

جمال البنا

القاهرة في: فبريسل ٢٠٠١ المحرم ٢٠٠٢

# الفصل الأول توهيد الله يستتبع التعددية في كل ما عداه

لم يصل دين من الأديان بتوحيد الله إلى الحدد الذي وصل البه الإسلام، وقد أهدرت اليهودية المعنى المطلق للتوحيد عندما جعلت الاهها الواحد إلها خاصا ببنى إسرائيل، ومن ثم فلا معنى للحديث عن التوحيد في اليهودية. أما المسيحية فقد القت ظلالا كثيفة على الاهها الواحد بفكرة الاقانيم الثلاثة، فإذا أريد التوحيد باجلى معانيه فليس إلا الإسلام.

فالله في الإسلام هو الواحد الأحد الغرد الصمد الذي لم يلد ولم يولسد ولم يكن له كفئا أحد. وقد أسهب القرآن الكريم في عسرض صفاتسه تعسالي وكلها تصنب في هذا المعنى فهو الذي لا تتركه الأبصار وليس كمثله شسىء. ونهى القرآن عن أن يضرب المؤمنون له الأمثال أو أن يجعلوا له أندادا لأنه لا مثيل له .

وقد أمل الفلاسفة القدامي أن يصلوا إلى الجوهـــر الفـرد الــذي لا يتجزأ، وظن بعضهم أنه يمكن الوصول إليه، وأنه سر الكون، ولكن هيــهات فقد أثبت العلم الحديث أن ليس في الموجودات والقوى والعناصر جوهر فرد أو عنصر لا يتجزأ فكل شيء يتجزأ إلى ما لانهايــة، وكــل جــزء يرتبــط

وينفصل عن بقية الأجزاء والجميع يدورون بانتظام أو بالتعبير المعجز (كـــــل في فلك يسبحون ﴾.

وعندما يتحدث القرآن الكريم عن الله الواحد الأحدد فإنه يتحدى الإدراك الإنساني رغم ما يبدو من بساطته وبداهية فكرة الواحديسة فما أن بفكر الإنسان حتى يعجز عن تصورها لأنه يعجز عن تصور كيسان غير مركب من أجزاء وهو يتصور أنه إذا انتفت الأجزاء انتفى الكيان، ولا يوجد شيء، وليس إلا العدم ومن ثم فإما أن يكون مركبا من أجسزاء وإما أن لا يكون، خاصة وأن القرآن يعزز ويعمق فكرة التوحيد وينزهها فنفي عنها كل شوائب التجسيد والتوثين، وأضفى عليها في الوقست نفسه الحياة والقوة والإدراك والحكمة والسمع والبصر و ٩٩ اسما من الأسماء الحسني بجائب الصفة الهامة التجريد ..

وعندما يقول الله تعالى عن نفسه إنه "الباقى" أو "الذى لا يموت" فابسه بالنبعية ينفى أن يكون لشىء أو مخلوق هذه الصفة – فكل ما نراه يتعسرض للتغيير، والموت وللفناء – (كل شىء هالك إلا وجهه). والموت هو مصسير الجميع فى هذه الحياة الدنيا (كل نفس ذائقة الموت). ( أينما تكونوا يدرككم الموت).

ولو قلنا إن هناك خالقا غير الله وباقيا غير الله لكان هنا شركا بالله وخروجا عن "التوحيد" الإسلامي لأنه يشرك أحددا فيما خدص التوحيد الإسلامي الله تعالى - وحده - به .

وكذلك عندما يقول الله تعلى عن نفسه إنه الواحد الأحسد. فمخسى هذا أن ليس فى الكون أو المجتمع أحدية ولكن تعدية يمكن أن تصل إلسى مثات وألوف الصور .

وقد ضل الفلامفة وبعض الذين تحدثوا عن "وحدة الوجود"، ووهمهم الشعراء الذين تصوروا الله تعالى في الشمس البازغمة والزهمرة اليانعمة والجمال الإنساني فهذه كلها من آيات الله في الخلق في أحسن تقويم، ولكنها ليست صفاته وأبعد منها أن تمس ذاته .

كما ضل كل من تصور أنه يمكن بحكم ليمانه وتفانيه في حسب الله تعالى أن يصل إلى درجة من القرب بالله توجد نوعا من التوحيد فهيهات أنسا للإنسان أن يصل إلى هذا ولم يصل الرسول إلا إلى "قاب قوسين" من سدره المنتهى لأن ما بعد ذلك يخالف طبيعة التوحيد ويمكن أن يصل إلى حسد الشرك .

وعندما يقول الله تعالى فى عشرات، أو مئات الآيات أنه الخهالق، فانه ينفى بالتبعية أى خلق لغير الله تعالى ويصبح من ينسب قدرة الخلق إلى غير الله مشركا، وهو الذنب الوحيد الذى أعلن الله تعالى أنه لا يغفره إلا أن يتوب .

وهو لا يكتفى بهذا المعنى الضمنى، بل يعلنه مرارا وتكسرارا فمسن غير الله يخلق ؟ إن كل شيء عدا الله تعالى مخلوق ..

ووصل حرص الإسلام على إفراد الله تعالى وحده الخالق. أن حسرم الإسلام في المرحلة الأولى لظهوره التصوير ونحت التماثيل لأنها نوع مسن "الخلق" يمكن أن يؤدى إلى الوثنية، خاصة والعرب حديثو عهد بسها. فجساء في الحديث "من أظلم ممن ذهب يخلق كخلقى فليخلقوا ذرة " .

و لا يجوز لأحد أن يقول عن سيده "ربي" ولكن سيدى كما لا يجــوز السيد أن يقول "عبدى" ولكن فتاى ..

ولا يجوز لأحد أن يتألى على الله فيقول مثلا "والله لا يغفر الله لــــه"! فمن ذا يتألى على الله، ومن ذا يعلم ماذا سيفعل الله . ورفض القرآن فكرة أن يعبد العرب أوثانا (البقربونا إلى الله زافسى) وندد بالذين اتخذوا أحبارهم أربابا دون الله، وفسر الحديث ذلك بأن هـــولاء الأحبار كانوا يحللون ويحرمون، وهذه المهمة هي ما ينفرد بــها الله تعالى فقيام الأحبار بها نوع من الشرك .

بل حتى الشفاعة، التي ليست إلا رجاء وسؤالا، لا يجــوز إلا أمــن أذن الله وبضو ابط موضوعة - لأنه إذا عدمت هذه الضوابط فيمكن أن تتحول الشفاعة إلى الشرك أو أن تقارب الشرك .

من هذا نفهم إن ما تطرق إلى بعض الأذهان مسن وجود مجتمع إسلامى أحادى الطبيعة لأنه يدين بالتوحيد إنسا هو ابسس ووهم بل مفارقة لأن الإيمان بتوحيد الله يستتبع التعدية فيما سواه وأن هذه التعدية تصبح أمر الازما بحكم الواحدية الإلهية، لأنها تعد الضرورة المنطقية أمام الواحدية الإلهية حتى لا تتطرق إشارة من شرك لمعنى التوحيد الإلهي وفي الوقت نفسه فإن الله تعالى هو الذي أراد هذه التعدية ووضع لها الياتها حتى لا يتطرق الخال إلسي هذه التعدية وبهذا نجد التوحيد الخالص بالنسبة الله تعالى والتعدية

## الفصل الثاني إشارات القرآن إلى التحددية

.......

كل من يتصفح القرآن الكريم، ويتأمل سوره سورة سورة، يجد أنه بمقدار ما حرص على إيراز وتأييد التوحيد بالنسبة الدتعالى بقدر ما أبررز التعدديات فيما عداه.

بل إن القرآن نفسه كان من اكبر مصادر التعددية، ذلك لأن أسلويه المجازى وصياغته المتميزة للكلمة تجعل لها معانى متعددة، فما مسن كلمسة قرآنية أو آية إلا ويمكن تقديم عدد من التفاسير لها لأن القرآن أنسزل لكل المسلمين في كل العصور وكان سر الأعجاز القرآني أن الكلمة القرآنية تقسع لتأويل يتفق مع مفاهيم العصر الحديث، كما تقبلتها مفاهيم العصر القديم. بسل إن الأحكام (العقوبات) القرآنية نفسها التي يفترض فيها التحديد صيغت بصورة عامة مما استوجب أن نقوم السنة بدور كبير في "البيان" القرآنسي، ونشأت عن هذا كله مجلدات التفاسير والحديث وما بني عليهما من فقه وسمح جو الحرية الأول بظهور المثات والألوف من التعديات في العقيدة والشريعة قبل أن ينظق باب الاجتهاد .

# فالقرآن نفسه يعد من أكبر مصادر التعدية، أو قل إنه الأصل في التعدية الإسلامية .

ويوضح لذا القرآن صورا من التعددية أبعد وأكستر مسا يتصدوره أنصارها.. فهذا الكوكب الأرضى الذي نعيش عليه ليس إلا وحدة صغيرة من ملايين أو حتى بلايين الكواكب تفصل ما بيسن الأرض وبينها منسات السنوات الضوئية، ويفوق بعضها الأرض حجما مرات عديدة، ومره أخسري فإن كل هذه الكواكب والمجرات التي يضمها الكون ليست إلا عالم "الشهادة"، وهناك عالم آخر يطلق عليه عالم الغيب.. يبدأ حيث ينتهي عسالم الشهادة، وفي عالم الغيب هذا جنة ونار، وعذاب وثواب ..

وفى عالمنا الصغير - كوكب الأرض - تتعدد الأنهار والبدار ويختلف الليل والنهار وترتفع الجبال والهضاب وتتخفض السهول والوديان. وهناك أنواع بمئات الألوف من الحشرات والطيور والنبات أما الإنسان نفسه فرغم أنه واحد يسير على قدمين فإنه متعدد الجنسيات والألسوان والألمسنة واللغات والأديان والمعتقدات فالكون الأرضى ومجتمعه الإنساني أبعد ما يكون عن الولحدية .

واستبعد القرآن أن يكون الناس أمة واحدة ينتظمهم اتفاق ورأى إلهم مختلفون، وسيظلون مختلفين تميز بعضهم عن بعض ألوان البشرة ولفة اللسان والعقائد والانتماءات.. وأنهم في الأمة الواحدة سلف.. وخلف.. وخلف بعضهم عن بعض وأعتبر من آيات الله (اختلاف السنتكم والوائكم)، وما أكثر مادة "اختلف" في القرآن "اختلف— اختلفتم— اختلفسوا— تختلفون— خلاف— اختلاف— مختلف" فهذه كلها تدل على مساحة واسعة اللختلف وبالتالى التعدية ...

وإذا كان القرآن الكريم قد وصف أمة المسلمين إنها "ولحدة" فهذا يعنى أنها واحدة في عقيدتها ولكنه لا ينفسى عنساصر التمسيز والاختسلاف والنتوع بين شعوب وفصائل هذه الأمة داخل الإطار الفسيح للعقيدة الواحدة

على إن القرآن الكريم لا يكتفى بهذه الإشارات العامة إلى التعدديـــة ولكنه يقرنها بعدد من القواعد التى ترسى التعددية، ثم يصل إلى الغابة عندما يقرر التعددية الدينية وتعايش الأديان جنبا إلى جنب.

ومن القواعد التي ترمس التعددية في القرآن الكريم:

- النص على أن الله تعالى خلق كل شيء مسن زوجيسن، ويسهذا نفسى
  الواحدية من المجتمع وأثبت التعدية ابتداء من زوجيسن أو "أزواجسا"
  بصيغة المجتمع.
  - ۵ (سبحان الذي خلق الأرواج كلها مما نتبت الأرض) .
  - ت ﴿والله خلقكم من تراب، ثم من نطفه ثم جعلكم أزواجا) . {١١ فاطر}
  - او لم بروا للى الأرض كم أنبئتا فيها من كل زوج بهيج) .
     ۲۲ الشعراء}
  - □ (ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تذكرون).
     الذاريات فهناك تعدية حتمية أدناها " الزوجية "...
- ٢. تقرير مبدأ الدرجات بما يتضمنه ذلك من تفاوت، وبالتالى تعدية وقد استخدم القرآن كلمة "درجة" ليميز بها بين فلك من المؤمنين فقال ..
- ولا يستوى القاعدون من المؤمنين غير أولى الضرر والمجاهدون فى سبيل الله بأموالهم وأنفسهم، فضل الله المجاهدين بأموالهم وأنفسهم على القاعدين درجة، وكلا وعد الله الحسنى، وفضل الله المجاهدين على القاعدين أجرا عظيما).

ت (ولكل درجات مما عملوا، وما ربك بغافل عما يعملون) .

{\text{Visite} \{\text{Visite}\}

- وهو الذي جعلكم خلائف الأرض، ورفع بعضكم فوق بعض درجات البنعام) .
- والذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا في سبيل الله باموالهم وأنفسهم أعظم درجة عند الله وأولئك هم الفائزون).
- ورفعنا بعضكم على بعض برجات ...
   وحتى بالنسبة للأبياء ...
- □ ( تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم مسن كلسم الله، ورفسع بعضهم يرجك) . (٣٥٣ البقرة)
- ٣. تقرير مبدأ استباق الخيرات، وجاء تصوير القرآن لهذا المبدأ متضمنا
   حرية انطلاق الأقراد من منطلقاتهم الخاصة ..
- ولكل وجهة هو موليها، فاستيقوا الخيرات ..).
- ت (... الكل جعلنا منكم شرعه ومنهاجا، ولو شاء الله اجعلكم أمة واحدة، ولكن ليبلوكم فيما أتاكم، فلمستبقوا الخيرات السي الله مرجعكم جميعا فينبئكم بما كنتم فيه تختلفون) . (41 المعدة)
- □ (والسابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين البعوهم بإحسان رضى الله عنهم ورضوا عنه) .

(ثم أورثنا الكتاب الذين لصطغينا من عبادنا، فمنهم ظالم نفسه، ومنهم
 مقتصد، ومنهم سعايق بالخيرات بإنن الله ذلك هو الفضل الكبير).

(۲۲ فاطر)

ن سابقوا إلى مغفرة من ربكسسم) . (٢١ الحديد)

# ٤. تقرير مبدأ "التدافع" وهو أقوى من مبدأ استباق الخيرات، وقد جاء في سورتي البقرة والحج.

- و (واولا ثقع الله الناس بعضهم بيعض لفسنت الأرض، ولكن الله ذو فضل على العالمين) . (٢٥١ البقرة)

وهذا المبدأ يصور المجتمع وفعالياته، والصراع ما بين الحق ودعاته والباطل وأشياعه. كما يشير إلى بعض تجليسات التعدديسة فسى الصوامسع والمساجد والصلوات والبيع ...

### ه. شمول العطاء الإلهي ..

تحدث القرآن الكريم عن الذين يؤثرون الحياة الدنيا على الآخدة، أو الذين يستسلمون للمغريات، وتقبل هذا كأمر واقع بحكم الضعسف البشسرى الذي يستولى على بعض الناس. وأوضح أن عطاء الله ليس محظورا عليسهم، وأن حسابهم لا يكون في هذه الدنيا، وإنما في الآخرة ..

- وما كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لمن نريد، ثم جعلنا له جهنم يصلاها مذموما مدحورا. ومن أراد الآخرة ومعي لها سعيها وهو مؤمن فأولئك كان سعيهم مشكورا كلا نمد هؤلاء وهؤلاء من عطاء ريك وما كان عطاء ريك محظورا).
- ت (من كان يريد حرث الأخرة نزد له في حرثه، ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها، وما له في الآخرة من نصيب ). (٢٠ الشوري)
- ٢. تقرير مبدأ حرية الاعتقاد ولعل تقرير القرآن لهذا المبدأ أعظه دليل على تقرير التعدية في مبدأ هو صلب الأديان جميعاً: الاعتقد، وجاء تقرير القرآن له صريحاً لا يقبل لبسا، وفي العديد من الآيات التي يضيق هذا الموجز عن استيعابها مثل:
  - ت (لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي) . ( ٢٥٦ البقرة }
- (... فمن یهندی فإنما یهندی لنفسه ومن ضل فإنما بضل علیها وما
   انا علیکم بوکیل) .
- (من اهتدی فإنما اهتدی لنفسه، ومن ضل فإنما یضل علیها و لا تسزر
   وازرة وزر أخری وما كنا معذبین حتى نبعث رسولا) . [10 الإسراء]
- (وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر) (٢٩ الكهف)

وأوضح القرآن أن الدعوة إلى الإسلام لا تستتبع قسرا أو إغراء.. أو حتى ما لابد وأن يساور نفس الداعية من أمل في الهدايسة وضيق بالرفض.. لأن الهداية من الله ودور الرسول هو البلاغ وليس له أن يأسى لرفض الرافضين .

(ایس علیك هداهم.. ولكن الله یهدى من یشاء) . (۲۷۲ البقرة)

- ولو شاء ربك لأمن من في الأرض كلهم جميعا أفأنت تكره النساس حتى يكونوا مؤمنين، وما كان لنفس أن تؤمسن إلا بسأنن الله ويجعسل الرجس على الذين لا يعقلون).
- (أتك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى من يشاء ). (٥٩ الفصل)
- ناحك باخع نفسك على أثار هم أن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا) .
   ۱۵ (قلطك باخع نفسك على أثار هم أن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفا) .
- ن (أما من استغنى فأنت له تصدى وما عليك ألا يزكى) . (٥-٧ عبس)

# ٧. تقرير القرآن أن الأصل في الأثنياء المحل، وفي الأعمال الإبلحه، وهسى وأن كانت صياغة فقهية إلا أنها مستقاة من الآية ...

- (كل الطعام كان حلا لبنى إسرائيل إلا ما حرم إسرائيل على نفسه) .
   (كل الطعام كان حلا لبنى إسرائيل إلا ما حرم إسرائيل على نفسه) .
- □ (وسخر لكم ما في السموات وما في الأرض جميعا) . (١٣ الجائية)

كما أن ذلك هو مفهوم جعل التحريم والتحليل وقفا علم الله تعسالي وحده فيما ينص عليه في القرآن الكريم جليا وصريحا، ومثل هذه التحريمات معدودة ولا تمس الأصل الذي هو الحل، وما يعنيه من تعددية.

\* \* \*

ويثبت تقرير القرآن لهذه القواعد، أن القرآن الكريم يتفهم المجتمـــع البشرى تفهما صحيحا وعميقا، ويحترم طبيعته، وأنه لم يــر هــذه الطبيعــة جسما صلبا يستعصى على التطوير، كما أنه ليس جسما طريــا تســير فيــه مكين الإصلاح كما تسير في قالب زبد.. وليس هو أيضـــا عجينــه رخــوة

هلامية، ليس لها قوام ويمكن تشكيلها حمن الإرادة أو الطلب. وإنما هنو كيان معقد مركب متعدد يتفاعل بطريقته الخاصة، وله الطبيعة العضوية للجسم الإنساني الذي يكتسب وجوده وحياته من الأعضاء والسم والانسجه والأعصاب والعظام، كل منها يؤدي وظيفة محددة، وله الهيئة الني تمكنسه من هذا وفي الوقت نفسه فإن عمل كل عضو من هذه الأعضاء يتلاقى ويتجاوب مع عمل بقية الأعضاء، وكلها تصب في مجرى واحد وتستهدف غاية واحدة هي صحة الجسم الإنساني وقيامه بمهامسه نتيجة المتحسص الدقيق والتجاوب التلقائي بين كل هذه التخصصات، ويتم هذا بتعومة وسيرعة نفوق في بعض الحالات لمح البصر.

ويصدق هذا التصور على جسم كل فرد من البلايين الذين يمثلسون مجموع الجنس البشرى وفي الوقت نفسه فما من فرد من هذه البلايين يشسبه الآخر شبها تاما في كل شيء، وقد نجد عددا من الأخوة الأشسقاء لأب وأم، وكل واحد منهم يختلف عن الآخر.. فبعضهم يرث صفات عن أمه، والبعض الأخر عن أبيه والبعض الثالث عن صفات مضموره في الأعمام والأخسوال والأجداد الخ... وما من واحد منهم له بصمة يد تشبه بصمة أخيسه. فضسلا عن الآثار الاجتماعية المكتسبة والمختلفة لكل واحد كحظسه فسي السزواج والعمل، والموقع الذي يعيش فيه والتعليم الذي ناله.

هذه هي صورة المجتمع البشرى، والقرآن الكريم الذي تنزل من الدن خالق هذا المجتمع. يعامل المجتمع تبعا لهذه الطبيعة .

وكان يجب أن تؤدى طريقة تعامله مع المجتمع البشرى وإشاراته المتكررة التى تصب فى بحيرة التعدية لجعل المجتمع الإسالامي مجتمعا تعدييا بمعنى الكلمة تزدهر فيه الآراء.. وتتلاقح الأقكار ويدلى كل واحد صوته ولكن هذا لم يتحقق إلا فلي بعلض جوانسب الحياة، ولفترة محدودة مما جعل الإنسان يتساعل كيف حدث هذا، ولماذا ...

لقد كانت الفترة الذهبية القصيرة في تاريخ الإسلام هي الفترة النبوية والخلافة الراشدة، وقد حدثت في مجتمع ساذج بسيط هو المجتمع مسا بيسن مكة والمدينة فلم يتطلب تعددية كبيرة، ومع هذا فإن صحيفة الموادعة التسي وضعها الرسول غداة قدومه المدينة، واعترفت باليهود جنبا إلى جنب الأنصدار والمهاجرين واعتبرتهم "أمة واحدة" نموذج فريد في نقبل التعدديسة على قدم المساواة وداخل إطار فسيح يضم مختلف الأعراق والديانات .

كما أن موقف الرسول من "المنافقين" الذين صرح القرآن بكفرهم، وعدم اتخاذ إجراء نحوهم، بل صلاة الرسول على جثة كبيرهم عبد الله بسن أبى هي صورة نادرة من السماح بوجود الأخر.. وقبول ما يعلنه رغم أنسه يضمر عكس ذلك الأمر الذي يضع مبدءا من أخطر المبادئ وأهمها هسو أن المحاسبة تكون على الظاهر، أما باطن الإنسان، وما يقر في أعماقه وبين جنبيه فيجب أن لا يكون موضوعا لبحث أو محاسبة، كما يجب ملاحظة أن إشارات القرآن الخاصة بحرية الاعتقاد كانت في أصل سماحة الإسلام تجاه الأديان الأخرى وإقراره كل ذي دين على دينه على نقيض سياسة الدول الأوربية التي كانت نفرض على اليهود والمسلمين نبسذ دياناتهم والإيمان بالمسيحية حتى مشارف العصر الحديث.

ولو أستمر النقدم الحضارى للمجتمع الإسلامي، ولم يبتلى بما أوقفه، لكان من المحتمل أن تصل التعديية في هذا المجتمع إلى مستوى قريب مما وصلت إليه التعدية في المجتمع الأوربي لأن طبيعة التعدية تملى عليها ظهور التجليات العديدة للنفس البشرية حسنة أو سيئة، وصبور الإغواء وإثنباع الشهوات بمختلف الطرق، وسنرى التكييف "الشيرعى" لمثل هذا الوجود في مجتمع إسلامي طبقا لما يقرره القرآن، ولازدهرت الفنون والأداب ومشاركة المرأة في حياة المجتمع، ولما فقد المجتمع جمالياته التي النظم الحاكمة الاستبدادية والتقليد الفقهي المغلق .

ويصور تطور الفقه الإسلامي هذه المأساة ففي فترة الازدهار طوال القرون الثلاثة الأولى تعددت الاجتهادات تعددا وصلى اللي حد البلبلة، وتعددت، وتتاقضت الأحكام في المدينة الواحدة ويقدر ما كان هذا يدل على درجة عالية من الحرية والخصوبة في الفكر، بقدر ما كان يتطلب نوعا من التنظيم، ولكن هذا تأبى على المجتمع وقتئذ. فالتجأ الفقهاء إلى إغلاق بلب الاجتهاد.. وكانت تلك بداية النفق المظلم الذي سار فيه الفكر الإسلامي قرابة عشرة قرون فقد تجمد الفقه، وحبس في قميص المنطق الصورى الأرسطي، وتجمد معه الفكر الإسلامي.. وشيئا فشيئا أصبح الفقهاء هم رجال القائم ويعبرون عن سياساته، وبذلك فقد المجتمع النين يحفظون النظام القائم ويعبرون عن سياساته، وبذلك فقد المجتمع

### والحرية هي أم التعدية فإذا لم تعد حرية فليس هنك تعدية

ومع هذا فإن المجتمع الإسلامي بحكه الحيوية الفائقة اللهدلام والروح الثورية والتحررية للقرآن، لم يفقد صورا عديدة التعدية فظهر في العصر العباسي في بغداد ما لم يظهر في روما من التعدية الفكرية ما بيسن الإلحاد (أو الزندقة كما كانوا يقولون) حتى النزمت فظهرت الطرق الصوفية وازدهرت بينما انتعشت دعوة "إخوان الصفا" الغامضة المتحررة ووجدت من الملل والنحل ما ملأ كتاب ابن حزم والشهرستاني، وما يصعب تصدوره الآن، وقرأنا عن ندوات تجمع الصوفي، والملحد والمتكلم والفقية لا يرفض أي واحد منهم الأخر، ولكن يكله إلى خالقه .

أما في القضية الحساسة "المرأة" التي كان يمكن أن تكون أصلا لعدد كبير من التعديبات فإن إشارات القرآن إلى تحريرها ومساواتها، وممارسك الرسول المتعاطفة مع المرأة. لم تتجح كلها في اقتلاع "حمية الجاهلية" التسي انتقلت من العهد الجاهلي حتى العصور التالية.. وكان المجتمع الجاهلي الذي

يقوم على النهب والسلب لا يعترف بالمرأة لأنها لا تحارب ولا تأتى بغنيمة وترسب هذا المعنى في نفسية المسلمين حتى بعد أن تغير المناخ الاجتماعي في بغداد، وقد حل هذا المجتمع مشكلة المرأة باتخاذ الإماء (الجواري) والقيان والسماح لهن بأداء دور يكسر حدة ليعاد المرأة عن الحياة وحجبها في البيوت بحيث سمح هذا التطور بظهور صور من المجتمع المختلط وإن لم تكن الصورة سليمة ..

\* \* \*

فإذا كان انعدام التعددية في المجتمعات الإسلامية إنما يعود بالدرجة الأولى إلى فقد هذه المجتمعات لحرياتها السياسية والفكرية، وليس إلى سسبب أصولي في الإسلام فإن استعادة هذه الحرية يمكن أن تحقق التعددية، وتلك هي المشكلة التي يكون على المجتمع الإسلامي الحديث أن يجابههها بقدوة نلك أن الألفة الطويلة لعهود الانغلاق كادت تطمسس الإشسارات المتكسررة للقرآن الكريم عن الحريات والتعديبات خاصة بعد أن قام المفسرون بتأويلها تأويلات تميل بها عن هدفها كما حدث بالنسبة لحرية الاعتقاد يدل على ذلك متابعة المفكرين الإسلاميين المحدثين لما ذهب إليه الفقهاء القدامسي مسن تطبيق حد الردة على كل من أنكر معلوما من الدين بالضرورة، إذا رفسض الاستتابة، وهو نص مناقض لكل آيات حرية الاعتقاد في القرآن الكريم التسي عرضنا لها، بل ومناقض لملوك وعمل الرسول الذي لم يحدث أبدا أن أوقسع حدا لمجرد تغيير الدين، وإنما ضم إلى ذلك مقاومة الدولة والتخلي عين الجماعة والانحياز إلى الأعداء ..

وهو ما يدل على ضرورة معالجة القضية في صورتها التي يمكسن أن تأخذها عمليا معالجة لا تخشى المصارحة بل تقوم على المجابهة ...

# الفصل الثالث تقرير تحددية الأديان

يصل القرآن إلى الغاية في التعدية عندما يقرر - وهو الذي يختلف عن المسيحية واليهودية وبقية الأديان الأخرى - قبول وجود هـذه الأديان والتعايش معها ..

وهذا الموقف الغريد - لأنذا لا نعلم مثيلا له بين الديانات الأخسري - يعود إلى سببين أولهما تاريخي وثانيهما موضوعي .

أما السبب التاريخي فإنه يعود إلى النشأة التاريخية للديانات السماوية الثلاث: اليهودية، والمسيحية، والإسلام.

فكما هو معروف فقد ولد سيدنا ليراهيم في العراق وعاش ردحا من الدهر في "أور" "الكلدانية" ثم تتقل ما بين مصر وفلسطين حتى ملت ودفسان في بثر سبع .

وكانت زوجة إيراهيم "سارة" عاقرا فدفعت بسيدة جاءت بسها من مصر هي هاجر إليه ليتزوجها عسى أن ثلد له ولدا. وهذا مساحيث فقد ولدت له هاجر بكر أبنائه "إسماعيل" وتملك الغيظ والغيرة سسارة، ودفعت

زوجها لأن يبعد هاجر ولبنها عنها. فأخذهما إلى الحجاز وأودعسهما ذلك المكان الذى سيصبح أقدس الأماكن، وتركهما. وبعد فترة أشند العطش بها ويطفلها، وأخذت تروح وتجئ بحثا عن المياه حتى عثرت على بئر زمسزم فارتوت، ولاذ بالبئر نفر من العرب، ونشأ إسماعيل معهم وتروج منهم وأصبح رأس العرب العدنانيين الذى سيولد منهم رمسول الإسلام العظيم محمد بن عبد الله.

وقد لا يفهم ألإنسان الحكمة في هذه العملية كلها، وقد يستشعر غيظا من سارة التي أصرت على ليعاد هاجر وليراهيم الذي أطاعها، ولكنهما كانا مسيرين بارادة الله وبعنايته الذي شاء أن يستقل هذا الفرع من أسرة ليراهيم بدين هو الإسلام.. ويشعب هو العرب.

ولنعد إلى السياق فبعد أن عاد إير اهيم إلى موطنه أوحسى إليسه الله تعالى أن سيرزق من سارة العجوز بابنين هما أسحق، ثم يعقوب .

ومن يعقوب الذي يطلق عليه إسرائيل جاءت الأسباط التسى كونست شعب بنى إسرائيل وتكرر بالنسبة ليعقوب ما حدث بالنعسبة لإبراهيسم فقد وقعت المجاعة المجاعة بديارهم وأرسل يعقوب بعض أبنائسه إلسى مصسر ليمتاروا منها وغار الأبناء من أخيهم الصغير يوسف الذي كان والده يؤتسره بالحب.. فتأمروا عليه وباعوه بدورهم لأحد حكام مصر .

وظفر يوسف باحترام الحاكم عندما فسر له حلمه المشهور عن سبع بقرات عجاف تأكل سبع بقرات سمان. بأن سيحدث في البلاد قحط يستمر سبع سنوات.. وعينه مديرا لخطة مقاومة القحط.

وعندما جاء للمرة الثانية - لخوته - عرفهم بنفسه وطلب منهم إحضار الأسرة كلها فجاءوا وأقاموا في إحسدي مناطق الشرقية بالوجه

البحرى، وأمضوا أجيالا عديدة تكاثروا فيها حتى ضساق بسهم المصريسون فاستعبدوهم وشغلوهم فى بناء المعابد (وهذا لا ينطبق على الأهرام لأنه جاء بعد الأهرام بمثات، وربما آلاف السنين) حتى ظهر منهم موسى الذى تربسى فى بيت فرعون ونشأ كنبيل مصرى ولكنه تبنى قضية بنى إسرائيل ودخسل فى صراع مع فرعون وأيده الله وجعله نبيا وكتب له النصر علسى فرعون بحيث خرجوا من مصر "بيت العبودية" فذهبوا إلسى فلسطين "ليستعبوا" الفلسطينيين وتوالت الأجيال حتى ظهر فيهم عيسى السيد المسيح السذى أراد هداية خراف بنى إسرائيل الضالة فانقلبوا عليه وتوصلسوا إلسى محاكمته، وصالبه "وما صلبوه.. ولكن شبه لهم".

وبعد قرابة ستة قرون من ظهور المسبحية أذن الله تعسالي بظهور الإسلام على يد محمد بن عبد الله وهو سليل إسماعيل بن إيراهيم .

وكادت القضية تتكرر عندما أهدى المقوقس للرسول مارية المصرية القبطية، وعندما أنجبت من الرسول وولدت له إبر اهيم.. ولكن الله تعالى لـــم يشأ لإبر اهيم أن يعيش فمات طفلاً.

وهكذا نجد أن الديانات الثلاث نشأت عن أب واحد، وهو ما يجعلنسا نفهم كلمة الرسول عن الأنبياء أنهم "أبناء علات" أبوهم واحد وأمهاتهم شخى، وارتبطت تاريخيا وجغر أفيا بمكان وزمان متقارب قبل أن يتغرغ كل دين ويذهب إلى قارات الأرض، وكان يفترض أن تكون العلاقة بينهم كالعلاقة ما بين الأخوة، ولكن سدنة كل دين ضاقوا بالدين الأخر.. وساد الجميع نوع من الفتور، إن لم يكن العداء.. وكانت العلاقة على أسوئها ما بين المسبحيين من ناحية واليهود والمسلمين من ناحية أخرى، وكانت على أخفها ما بيس المسلمين من ناحية والمسيحيين واليهود من ناحية أخرى، ذلك لأن الإسلام كان عليه كآخر الأديان أن يحدد الموقف بالنسبة للأديان التي سبقته فوضي

مبدأ القبول لكل الأديان، وحرية أصحاب كل دين في ممارسة دينهم دون أي تقييد، وتطبيقا لهذا المبدأ ظفر المسيحيون واليهود بالحرية الدينية الكاملة.

ويغلب أن تنق الحكمة الإلهية في الطريقة التي ظهرت بها الأديان الثلاثة، والسياق الذي أخنته في حين أن إنعام النظر يمكن أن يكشف في كل حركة منها حكمة فقد شاء الله تعالى أن يظهر إبراهيم في الجناح الأيسر في المنطقة العربية. ويغرس دينه فيها، ثم أراد الله أن يسكن أحفاده في مصر ليظهر موسى ويعلن اليهودية ويقود بني إسرائيل إلى فلسطين ليظهم فيها بعد عدة قرون أخرى أعان محمد بعد عدة قرون أخرى أعان محمد بن عبد الله - سليل إسماعيل الذي أبعد إلى الحجاز - الإسلام.

ولا جدال أن في إرادة الله تعالى وجود الأديان الثلاثة جنبا إلى جنب حكمة كبيرة فقد أراد لها أن تتحد في الأب وتختلف في الأم فتكون "أبناء علات" كما قال الرسول ليتحقق فيها عنصر من الوحدة وعنصر أخر من التميز كما لم يشأ أن ينفرد واحد منها بالبشرية، فهذا يتعارض مع التعددية التي هي في طبيعة المجتمع البشري، وما لا يكون هناك مفر منه، وعادة ما يفضل الأب أن يكون لأبنه الواحد أخ يلاعبه ويكسر فيه حددة الاحتكار ويحقق كل ما في "التجمع" من مزايا سواء كانت في العاطفة أو في الإضافة، التي يضعها الثاني إلى الأول والثالث إلى الثاني .

فوجود أديان ثلاثة التي هي الحد الأدنى للجمع، وأتصاف كل منسها بمعالم معيزة يمثل تعددية "الأسرة" التي تعرف أبناءها قواعد التعامل والأخذ والعطاء وما يكون لها وما يكون لغيرها. وأداب الائتلاف والاختسلاف وأن يكمل ما لدى الولحد ما ينقص الآخر، فاليهودية بتوحيدها الصلد، والمسيحية بمحبتها والإسلام بعدله، كلها تمثل التكامل المطلوب في عالم القيم.

ان التكييف الإسلامي لهذه الدرجة من تعدد الديانات علي أساس المعاون التعايش والتكامل لهو أفضل الخيارات فهو أقضل من وجود دين

ولحد فحسب لن يتجاوب مع الطبيعة البشرية، ويحرم من مزايسا المنافسة ووشائج القربي في وقت واحد. وهو أفضل من وجود عشرات الأديان المذي يؤدي إلى النفنت وقيام العلاقات التي توجدها التعددية على أساس السماحة تمثل العطاء والتكامل وهو الوضع الأصولي لأنها كلها نبتهل إلى إله ولحد وتنادى بقيم الحب والخير والعدل وما الذي يدفع دينا منها لأن يتكاثر علسي حساب الآخر وفي كل دين مئات الملايين ولكل ديسن نكهته وضرورته وأضافته إلى الحضارة "لكم دينكم ولى دين".

إن الدين هو البيت الكبير الذي يضم على الأقل وما نحسن بصدده الأديان الأخوة "اليهودية والمسيحية والإسلام" الثلاثة، وأن يكون لكل واحدد منها دور فيه يمثل قدرا من استقلال داخل الإطار الواحد، وأن يحسب كل واحد نفسه وأبناءه لا يعنى بالضرورة أن يكسره أخويسه ولبناءهما أو الا يخصمهم بجانب من الحب لأن الحب يتسع المجميع ويسعد به الجميع.

ووجود أخوة ثلاث في البيت أفضل من أن يستأثر واحسد فصب بالبيت، لأنه وإن كان البيت سيصبح خالصا له، فسيكون عليه مسئولية القيلم بنفقاته وأعبائه ثم يمكن أن يقع في مزالق "المنفرد" السندي تتملكه الأثرة والأنائية، ولا يجد شريكا يكبح جماحه ويتحمل معه الخسارة، أما الربح فسان استخدام العقل واستلهام القلب يضاعفه ويجعله أكثر مما كان يمكن الفرد وحده أن يصل إليه .

\* \* \*

### هذا عن السبب التاريخي ..

أما السبب الموضوعي لتقرير الإسلام تعدية الأديان، فإنه يعود إلى تكبيف الإسلام لفكرة "الله" باعتباره خالق الكون بأسره، والوجود كله. في حين أنه في الفلسفة كان مجرد "فرض لحل سلسلة الخلق" دون أن يتضمين

هذا الفرض بالضرورة خصائص الحياة والفعالية والمقدرة الخ. . كما انه فسي الأنبان الآخري كان إلها محليا، المصريين أو البابليين أو بني إسرائيل، بينما ألقت عليه الونتية باوضار ولوثات تصوراتها الفجة والبداتيسة، إن "الله" فسى الإسلام هو خالق الكون بأسره وجابل البشرية، وأصل القيم العليا من حكمسة وقدرة وعدل وخير وسلام الخ.. وولضع النظم التي يسير عليها الكون كمـــــا يسير عليها المجتمع البشري، وهو الذي أنزل الديانات كلها من لدن أدم حتى محمد، يما في ذلك رسل وديانات لم يقصص علينا القرآن أنباءهم. فما دام الأمر كذلك فلا يفتر ض أن يكون في تعدية الأديان نتاقض أو تتافر لأنه تعالى هو الذي أنزلها والأنه برسل الرسل وينزل الديانات تبعا لحاجات البشرية المتفاوتة والمتعددة حسب الأزمان والعصور والأجناس والملابسات التي تتحكم في كل جنس وشعب. وهذه الأديان كلها تؤثر، وتتأثر بأوضاع مجتمعها، ولا يستشعر القرآن حرجا أو حساسية في ذلك لأن كل شيئ من خلق الله.. فلن يكن فرار من قدر الله إلا إلى قدر الله، وعندما سئل الرمسول "ار أيت رقى نستر قيها ودواء ننداوى به وثقاة تقيها هل ترد من قدر الله فقال هي من قدر الله ولأن الله تعالى وضع أصولا ومبادئ تحكم المجتمع. وفسي الوقت الذي لا يمكن أن يغيب منقال ذرة في هذا الكون اللانهائي عسن علسم الله. فإن الإنسان ليعطى نفسه أهمية قد لا تكون له إذا تصور أن الله تعــالى ليس لديه عمل إلا متابعته، فأين هو من ملك الله ..

من هذا فإن منطق الخطأ والصواب لا يمكن أن يطبق على الأديان. فكل دين يمثل إحدى احتياجات البشرية. وأختلافها يعدود إلى إختالف الاحتياجات والملابسات والعصور والبيئات.

وليس هذاك حساسية في القول بأن الأديان، وأن كانت منزلة من الله فإنها تصبح تظاهرة لجتماعية" عندما يتعامل الناس معها. الأمر الذي أشهال البه القرآن عندما تحدث عن غلبة الأهواء التي تحرف الكلم عهن حقيقته

وآثار مر الغداة وكر العشى وتوالى القرون وكيف نقســـوا القلــوب عندمـــا يطول عليها الأمد ونتجمد المشاعر والعواطف أو نتقولب الخ..

يجب أنن التغريق بين ما جاء فى القرآن الكريم الذى هسو التعبير المحقيقى عن الإسلام، وبين ما ينتهى إليه رجال الدين فى كل عصر وأولن من فهم لحقيقة الرسالات الإلهية لأن هذا الفهم لابد وأن يتأثر برواسب فكر هذه المجتمعات، وقصور الإدراك البشرى وغلبة المصلحة والذاتبة على نفوس الذين يتحدثون باسم الأدبان ويرون أنفسهم حراسها وحفظتها وما يسلك إليهم مع احتكارهم لتمثيل الدين من انحرافات .

وهذه الظواهر توجد في كل المجتمعات ويتأثر بها رجال الدين مسن مسلمين لو مسيحيين أو بونبين الخ.. وهي السر فيما يصدره رجال الديسن من أحكام ينسبونها إلى الدين .

وموقف الإسلام الذي جلاه القرآن الكريم واضح دون خفاء، وقد كرره القرآن مرارا وتكرارا في عديد من الآيات، أن الله تعالى أراد هذه التعديبة الدينية، بما تتضمنه من اختلافات لا مناص عنها بحكم ما أرساه الله من أسس يسير عليها المجتمع. ولما كان الاختلاف ليس فحسب واردا، بالمو مطلوب، فإن الله تعالى خص نفسه بالفصل فيما كانوا فيه يختلفون يسوم القيامة.

وبهذا حسم القرآن شافة الخلاف، وحرم على كل فريق أن يدعسى الأفضلية وان يرى أن الآخرين ليسوا على شئ، ولأن يدعى الجنسة انفسه والنار المخالفين فهذا ليس من حقه، وفيه أفتيات وتألى على حق الله تعسالى، وأن هذا كله "أمانى" بصدر عنها كل فريق من منطلق ذاتى والأمسر ليسس بأماني المسلمين أو أهل الكتاب أو غيرهم ..

وحكمة الله تعالى في هذا كله أن الأديان رغم اختلافها تتتهى كليها إلى حقيقة واحدة هي الألوهية فالاختلافات لا نتال الجوهـــــر –كمــــا بيــــدو لبعض الذين يحول استغراقهم في لنفسهم دون فهم الآخرين. فالملايين فيسي أوربا وأمريكا الذين يقولون "أبانا الذي في السماء" لا يفهمون منــــه إلا مـــا يفهمه المسلمون من حديث "الناس عيال الله" ومن المؤكد أنهم لا يفهمون، ولا يعنون بالأقانيم الثلاثة وعلاقة كل واحد بالآخر، أما التعميد في المياء، أو نتاول القربان فليس إلا طقوس ونقاليد لا تضر، وقد تغيد، وفي هسذه السدول التي لا تؤمن بالإسلام يعمل الناس بجد وإخلاص ولديهم الصدق في القـــول والإنقان في الأداء والوفاء بالعهود والخلق الحسن، كما يعد كنب الساسة فيما يدلون به من وقائع أو بيانات أمام القضاء أو مؤسسات الدولة جريمة كـــبرى قد لا يكفر عنها إلا بالاستقالة كما حدث بالنسبة لنيكسون الذي أتهم بالتجسس على خصومه السياسيين والرئيس كلينتون بالنسبة لعلاقته بإحدى موظفات البيت الأبيض، وقد تعرض الوم والتقريع ودفع غرامة كبيرة والحرمان من ممارسة المحاماة لمدة خمس سنوات في حين أن معظم قادة الدول الإسلامية ليس لهم من كلام إلا الكذب والتزييف وليس لهم مسن عمسل إلا الاسستبداد والتحكم، وبهذا فإن المجتمعات الأوربية قد تكون أقرب إلى الله، وإلى المثسل والقيم الإسلامية، من عديد من المجتمعات التي تدعى الإسلام.

انكر أنى كنت في شتاء عام ١٩٤٨ في معتقل الطور مع الإخوان المسلمين الذين اعتقلوا بعد الحل الأول للإخوان. وكان المعتقل الذي غسرس وسط الصحراء القاحلة بيدو ليلا متلالئ الأضواء بغضل المصابيح الكهربائية الني أقامتها إدارة المعتقل لغرض الحراسة وبغضل ما توصل إليه الإخوان خاصة الكهربائيين منهم من استخدامات المطاقة الكهربائية في تسخين المياه للاستحمام والغمل والطهى الخ.. وكنت أقول للإخوان إلا تظنون أن الله تعالى سيدخل "أديسن" الجنة، بعد أن أتاح البشرية كل هذه الأنوار فيردون بقوة "كلا أنه لم يؤمن بالله و لا الرسول" وكانهم تصوروا أن الإسلم ظهو أمريكا وأن الرسول دعا أديسن والأمريكيين إلى الإسلام فرفضوا.

وكنت أرد عليهم - صدق الله ﴿ قَلَ لُو أَنتُم تَمْلَكُونَ خَزَاتُــــنَ رَحْمَـــةُ رَبِي إِذَا لَأُمْسَكُتُم خَشْيَةً الأَنْفَاقَ وَكَانَ الإنسانَ قَتُورًا ﴾ .

وقد أن للدعاة الإسلاميين أن يعلموا أنه ليسس مطلوبا منهم، أن يحسوا للإسلام مؤمنين بأديان أخرى، وليس من حقهم أن يحكموا على الأخرين بالنار كأن مفاتيح الجنة والنار في أيديهم، أن هذا منتهي الأفتيات والتألي بل الوقاح، في حق الله تعالى، أن كل ما طلبه القرآن بعد أن قسال (يا أيها الذين آمنوا عليكم أنفسكم لا يضركم من ضل إذا اهتديتم (١) ). هسو أن يكونوا "شهداء على الناس" ويقتضى هذا أن يعرفوهم على الإسلام شم يتركوهم لأنفسهم لأن تغيير الدين ليس مسألة أيمان قلبي ونظسرى فحسب، ولكنه يتطلب تعقيدات اجتماعية وترتيبات في الميراث وغيره، ولأن الهدايسة من الله وليست من الرسول ..

ولكن يبدو أن كل هذا لم يفهم من المسلمين المعاصرين، ولم تؤشرات في أحكامهم وتصوراتهم أو في النزعة الدفينة في نفوس بعضهم، فقد قررات عددا خاصا من مجلة التوحيد عن التعديبة حاول أن يطرح هذه القضية بكل إخلاص وعمق ورغبة في التوصل إلى الحقيقة، ومع هذا فإن التيار الفكسري الكاسح الذي يسيطر على الفكر الديني جعل محور المعالجة يدور حول أمرين:

الأول: هل يمكن قبول تعدد الأديان، وهلا يعنى هذا خطساً البعسض وصواب الأخر ..

والثاني: ما هو مصير النين لا يؤمنون بالإسلام يوم القيامة وهل سيكون مصيرهم إلى النار (٢) ..

<sup>(</sup>١) أنظر شرحها فيما سيلي ..

<sup>(</sup>٢) مجلة التوحيد السنة التاسعة عشر خريف ١٤٢١ -- ٢٠٠٠ طهران -- قم -- أنظس من ١٥٠١ - والعدد كله عن التعدية .

ثم لا يقفون عند هذا، ولكنهم يقطعون بانهم في الجنة وأن مخالفيـــهم في النار(').

وأى جرأة على الله مثل هذه الجرأة وهل يملكون هم مفاتيح النسار أو يقدرون على زج الناس فيها.. وعلى أى أساس بنوا هذه النتيجة الفاسدة وأين هم من رحمة الله التى لا تحد، والتى تثيب بسبعمائة ضعف ولا تعد رحملة الأم بأبنائها إلا جزء من مائة جزء هى رحمة الله.. وفى النهاية قد لا يسزج فى النار إلا بالمارد المتمرد، كما جاء فى أثر كريم، سنشير إليه فسى فقرة تألية ..

وقد عالج هذا الموضوع معالجة وافية فقيه أزهرى مجدد لم يظفسر بالشهرة التي كان يستحقها هو الشيخ عبد المتعال الصعيدى رحمه الله في كتابه "حرية الفكر في الإسلام" الذي ظهر في أربعينات القسرين العشرين، وسنعرض هذا للفقرة التي كتبها على طولها انتضح الصورة.

فتحت العنوان الغرعى "رأى الجلحظ والعنبرى في عثر غير المعاند في الحق" قال الشيخ عبد المتعال الصعيدى ..

وهناك فريق آخر على رأسه الجاحظ والعنبرى من أثمة المعتزلية يرى أنه لا إثم على المجتهد مطلقا، وإنما الإثم على المعاند فقط، وهو السذى يعرف الحق ولا يؤمن به عنادا واستكبارا، فالمجتهد المخطئ عند هذا الفريق غير آثم، ولو أداه لجتهاده إلى الكفر الصريح، الأن تكليف عندهم بنقيض اجتهاده تكليف بما لا يطلق، والتكليف بما لا يطلق ممتنع شرعا وعقلا، وقد أجاب الجمهور عن هذا بأن التكليف بما لا يطلق ممكن غير ممتنع عقلا ولا عادة، فلا يكون من المستحيل في شئ، وفي هذا الجسواب

 <sup>(</sup>۱) فإذا قبل أن الله تعالى قد قضى بالجحيم لغنات من الناس قلنا إنه ليس لنا أن نعين هــذه الفنات أو تزعم أن الشخاصا معينين يدخلون فيها .

من الضعف ما هو ظاهر، لأن الله تعالى يقـــول: (لا بكلـف الله نفسـا إلا وسعها). {٢٨٦ البقرة} فهو ممتنع شرعا وعقلا .

ولا شك أن مذهب هذا الفريق ظاهر في نفسى الإثم مطلقا عن المجتهد المخطئ بمقتضى دليلهم السابق، ولكن بعض المتكلفين رأى متطفلا عليه أن يقيده ببعض المسائل الخلافية بين الفرق الإسلامية، مثل نفي رؤيسة البارى تعالى، ومثل القول بخلق القرآن، فلا يدخل فيه ما همو من الكفسر الصريح، ولكن هذا خلاف مذهب هذا الفريق كما هو ظاهر.

وقد استدل الجمهور المذهبهم بإجماع المسلمين قبل ظهور هذا الفريق على وجوب قتال الكفار مطلقا، وعلى أنهم من أهل النار مطلقا، وهذا من غير فرق بين معاند منهم وغير معاند، ولو كانوا غير أثمين لما ساغ قتالهم، ولما كانوا من أهل النار أيضا .

والشق الأول من دليل الجمهور مبنى على مذهبهم في وجوب قتال الكفار على كفرهم، وقد ثبت في عصرنا بطلان هذا المذهب، لقوله تعالى (لا إكراه في الدين) {٢٥٦ البقرة} وكل آيات القتال في القرآن ظاهر في أن قتالنا للكفار مسبوق يقتالهم لنا، فنحن نقاتلهم على قتالهم لنا، لا على كفرهم، وقد بيئت هذا في بعض كتبي، وبينه السيد محمد رشيد رضا في تفسير الآية السابقة من سورة البقرة، ولا داعسى إلى ثكره الآن هنا، وسيأتي في موضوعه من هذا الكتاب.

والشق الثانى من دايل الجمهور فيه مصادرة على المطلسوب، لأن أصل النزاع بين الجمهور وهذا الفريق في كون الكفار غير المعاندين آثمين ومن أهل النار، أو غير آثمين ولا من أهل النار، ودعوى الإجماع في ذلك لا قيمة لها، لأن الإجماع لابد له من دليل يستند عليه، والدليل قائم عند هذا

وقد ذهب الشيخ محمود شلتوت في كتابه - الإسلام عقيدة وشريعة - الى مثل هذا، فذكر أن من لم يؤمن بالله ولا برسله ولا بنحو ذلك لا تجسري عليه لحكام المسلمين فيما بينهم وبين الله، وفيما بينهم بعضهم بعض، وليسس معنى هذا أن من لم يؤمن بشئ من ذلك يكون كافرا عند الله يخلد في النسار، ولإما معناه أنه لا تجرى عليه في الدنيا لحكام الإسلام، فلا يطالب بما فرضه الله على المسلمين من العبادات، ولا يمنع مما حرمه الإسلام كشرب الخمسر وأكل الخنزير والاتجار بهما، ولا يغسله المسلمون إذا مات ولا يرثه قريبه المسلم في ماله، كما لا يرث هو قريبه المسلم إذا مات .

أما الحكم بكفره عند الله فهو يتوقف على أن يكسون إنكاره لتلك العقائد أو الشئ منها بعد أن بلغته الدعوة على وجهها الصحيح، واقتتع بسها فيما بينه وبين نفسه، ولكنه أبى أن يقلعها ويشهد بها عنسادا واستكبارا، أو طمعا في مال زائل أو جاه زائف، أو خوفا من لوم فاسد، فإذا لم تبلغه تلك العقائد، أو بلغته بصورة منفرة، أو صورة صحيحة ولم يكن من أهل النظر، أو كان من أهل النظر ولكن لم يوفق إليها، وظل ينظر ويفكر طلبا المحق حتى أدركه الموت أثناء نظره، فإنه لا يكون كافرا يستحق الخلود في النسار عند الله .

ثم قال: ومن هنا كانت الشعوب النائية التي لم تعسل إليها عقيدة الإسلام، أو وصلت إليها بصورة سيئة منفرة، أو لهم يغقه هوا حجته مسع اجتهادهم في بحثها - بمنجاة من العقاب الأخروى للكافرين، ولا يطلق عليهم أسم الكفر، والشرك الذي جاء في القرآن أن الله لا يغفره هو الشرك الناشيئ عن العناد والاستكبار، الذي قال الله في أصحابه (وججدوا بها واستيقنتها لنفيهم ظلما وعلوا) (١٤ النمل).

وهذا صريح في اختيار الشيخ محمود شلتوت لمذهب هذا الفريسة، لولا أنه خلط بين مذهب هذا الفريق ومذهب الجمهور فيما رتبه علسي مسا ذهب إليه من النتيجة المقصودة، وهو أن من كان من الكفار من أهل النظر وظل ينظر ويفكر طلبا للحق حتى أدركه الموت أثناء نظره، فإنه لا يكسون كافرا يستحق الخلود في النار عند الله .

فإن هذا ليس محل الخلاف بين مذهب الجمهور ومذهب هذا الغريسة في الكافر غير المعاند، بل هو محل اتفاق بين الجمهور وهذا الغريق، لأنسسه مات طالبا للحق ولم يصل إلى رأى قاطع، وليس هذا هو الذي يخالف فيسسه هذا الفريق مذهب الجمهور، وإنما الذي يخالف فيه الجمهور هو مسن نظر ولجتهد فأداء اجتهاده في حياته إلى الكفر الصريح، وهذا هو الذي لم يغسو الشيخ محمود شلتوت إليه، مع أنه قيما نقلناه عنه يرى رأى هذا الغريسق الذي يغرق بين الكافر المعاند وغير المعاند.

وللبحث بعد هذا كله مجال فيمن هو المعاند؟ فهل هو الذي يعسرف الحق و لا يؤمن به ولو أقتصر على نفسه، فلم يحاول منع غيره من الإيمسان بوسيلة قهرية أو جدلية، أو الذي لا يقتصر على نفسه بل يحاول ذلسك مسع غيره ؟ ومما يغيد في هذا البحث خلاف الجمهور في أبي طالب عم النبسي فقد ذهب بعضمهم إلى أنه مات على شركه، ثم ذهب إلى أن حمايته النبي مسن المشركين نتفعه في أخراه، وتتجيه من عذاب النار إلى مسا لا يذكسر سسن العذاب، لأنه يبلغ في خفته إلى أبعد حد .

ولا يفوننى بعد هذا أن أضيف إلى نقدى السابق للشيخ شانوت نقدا آخر لإخفائه نسبة ذلك الرأى إلى صاحبيه القديمين – الجاحظ والعنبيرى – وهما من أعلامنا الاقدمين، ونسبته إليهما تجعل له قيمة لكثر من نسبته إليهما الشيخ شانوت، وما كان هذا ليخفى عليه وهو رأى مشهور درسه وهو طالب

فى كتاب مشهور من كتب علم أصول الفقه، وإن كنا على عهد الطلب لم ندرك قيمة هذا الرأى فى عصرنا، لما كان يحيط بنا مسن الجمود الدينسى والفكرى، فمر علينا فى ذلك الكتاب كما مر غيره من مسائل علم أصول الفقه، ولم ندرك مدى ما وصلت به سماحة الإسلام إلى حد لا يوجد فسى غيره من الأديان، ولم ندرك أن الإسلام يصل به إلى أن يكون أسمح ديسن لبنى الإنسان " انتهى كلام الشيخ عبد المتعال الصعيدى .

وما يمكنا إضافته - على طريقتنا في تقديم الاستشهاد بالقرآن واستخلاص الأحكام منه، إن نقول أن القرآن يتضمن العديد من الآيات التي تؤيد حرية العقيدة وتتقبل الأديان وتدع الاختلاف فيها إلى الله .

### من هـــــده الآبات ...

- (إن الذين أمنوا والذين هادوا والنصارى والصائبين من أمسن بساله
   واليوم الآخر وعمل صالحا فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا
   هم يحزنون) .
- وقالت اليهود ليست النصارى على شئ وقسالت النصسارى ليست
   اليهود على شئ وهم يتلون الكتاب كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم
   فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون) . (١١٣ البقرة)
- ت (قل آمنا بالله وما أنزل على إير اهيم وإسماعيل وإسسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتى موسى وعيسى والنبيون مِن ربهم لا نفرق بين أحسد منهم ونحن له مسلمون) .
- ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة و لا يزالون مختلفين، إلا مسن
   رحم ربك ولذلك خلقهم وتمت كلمة ربك لأملأن جهتم من الجنة النساس
   أجمعين).

- وقل من يرزقكم من السموات والأرض قل الله. وإذا وإيساكم لعلسى
   هدى أو في ضالل مبين. قل لا تسئلون عما أجرمنا ولا نسئل عما
   تعلمون).
- (قل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ولا أنتم عابدون ما أعبد ولا
   أنا عابد ما عبدتم ولا أنتم عابدون ما أعبد لكم دينكم ولى دين).

#### (۱ -- ۱ الكافرون}

وتحدث القرآن الكريم عن اليهود والنصارى حديثا منصفا، يمثل الحياد والنزاهة التامة مما كان يمكن أن يكون درسا في الموضوعية والأنصاف، ففي الوقت الذي ندد فيه بتعصب وإصرار اليهود، فإنه أعسترف بما لدى البعض منهم من فضائل فقال ..

- ومن أهل الكتاب من أن تأمنه بقنطار يؤده إليك ومنهم من أن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما زلت عليه قائما، ذلك بأنهم قالوا ليس علينا فسى الأميين سبيل ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون). (٧٥ أل عمران)
- وهم يسجنون ويؤمنون بالله واليوم الآخر ويأمرون بالمعروف وينسهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات وأولئك من الصالحين. وما يغطسوا من خير فلن يكفروه والله عليم بالمنقين). (١١٣ ١١٥ ال عمران)
- وإن من أهل الكتاب لمن يؤمن بالله وما أنزل إليكم. وما أنزل إليهم خاشعين لله لا يشترون بآيات الله ثمنا قليلا أولئك لهم أجرهم عند ربهم إن الله سريع الحساب).
- والتجدن أشد الناس عداوة للذين آمنوا اليهود والذين أشركوا ولتجسدن أقربهم مودة للذين آمنوا الذين قالوا إنا نصارى ذلك بأن منهم قسيسسين

واستغرب القرآن أن يدعوا اليهود الرسول ليحكم بينهم فقال:

وكيف يحكمونك وعندهم التوراة فيها حكم الله). (٣٤ المائدة)

وتحدث عن الإنجيل ..

- (.. فيه هدى ونور ومصداقا لما بيسن يديسه مسن التسوراة وهسدى
   وموعظة للمنقين) .
- (.. وليحكم أهل الإنجيل بما أنزل الله فيه، ومن لم يحكم بما أنــزل الله فأولئك هم الفاسقون).

وكان توجيه القرآن للحكم على الآخرين أولهم، أن يسترك نلسك شد. وأنها أمم قد خلت لها ما كسبت "و لا تسالون عما كانوا يفعلون. وأن الله أعلم بمن يضل عن سبيله" ...

وقال القرآن يصريح العبارة ..

- ت (يا أيها الذين آمنوا عليكم لنفسكم لا يضركم من ضل إذا أهتديتم) (١) المعادة (١٠٥ المعادة)
- (تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم و لا تستلون عما كلنوا
   يعملون).

<sup>(</sup>۱) لقد ألنبس معلى هذه الآية على بعض الصحابة وظنوا أنها نتسخ الأمسر بسالمعروف والنهى عن المنكر حتى بين لهم الرسول أنها عن النصارى واليسهود، ويبدو أن هذا النفسير لم يصل إلى جميع الصحابة فوجد في عهد أبى بكر من يقع في اللبس حتى بينسها لهم (أنظر مسند الإمام أحمد بن حليل) .. (الفتح الرياني) ج١٨ ص ١٣٤ .

- (قل لا تسألون عما أجرمنا، ولا تسئل عما يعلمون). (٢٥ سم)
- (ان ریك هو أعلم بمن ضل عن سبیله و هو أعلم بمن أهندی )..
   ۳۰ النجم)
- (إن ربك هو أعلم بمن ضل عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين) .
   (الا الله) المناس

ونحن لا نعلم على وجه القطع هل أرسل الله تعالى إلى أهل الصين والهند واليابان رسولا لم لا، ولكننا نعلم يقينا أن الله تعالى قسال (ومسا كنسا معنبين حتى نبعث رسولا) (١٥ الإسراء)، ومن ثم فإن من الخطأ الحكم بسأن النباع بوذا وكونفوشيوس وهم سلصعاف المسلمين والمسيحيين واليهود سفى النار(١).

ولما كانت السنة مبينة للقرآن ومطبقة لتوجيهاته فإن الرسول مسا أن وصل المدينة حتى وضع وثبقة وحد فيها بيسن كل من يعسكن المدينسة وأعتبرهم "أمة دون الناس" "اليهود دينهم والمسلمين دينهم" وأن على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وأن بينهم النصر علسى من حارب هذه الصحيفة، وأن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الأثم الخ...(٢)

وهناك أثر له دلالة عميقة هو ما جاء في مشكاة المصابيح، مرويا عن عبد الله بن عمر قال كنا نسير مع النبي الله في بعض غزواته، فمر يقوم فقال "من القوم" قالوا نحن المسلمون، وامرأة تحصيب (أي توقيد) بقدرها ومعها لبن لها فإذا لرنفع وهج نتحت به فأنت النبي الله فقالت "أنست رسول الله؟" قال نعم قالت "بأبي لنت وأمي أليس الله أرحم الراحمين" قال "بلي" قالت

<sup>(</sup>۱) حقا إن الله تعالى قال 'وإن من أمة إلا خــلا فيسها ننيــر' (۲٤ فــلطر) ولـم يقـل رسول. فإذا كان بوذا وكونفوشيوس ينطبق عليهم وصف ننير فإنهم يكونــون حجــة على أقوامهم خاصمة عندما تتفق القيم التي يدعون إليها مع القيم الإسلامية .

"إن الأم لا تلقى ولدها في النار " فاكب رسول الله ﷺ يبكي ثم رفع رأسه إليها فقال "إن الله لا يعنب من عباده إلا المارد المتمرد الذي يتمرد على الله وأبسى أن يقول لا إله إلا الله" رواه ابن ماجة (١) .

المسلمون اليوم ما قبله الرسول نفسه عندما دخل المدينة، ولا يذهبون إلى ما ذهب إليه مما هو أقرب إلى رحمة الله؟ ..

وأن الأديان هي "البيت الكبير" الجميل لولا ثغرة فيه، جاء الإسلام ليســـدها، ومنذ أن قال "تحن أولي بموسى منهم" وقد نزل حبل صرى من الرسول إلىي أفراد من المسلمين آمنوا بتعدية الأديان وأخوة الأنبياء، ولم أبرزهم هو أبن عربي في أبياته المشهورة:

> لقد كنت قبل اليوم أنكر صاحبي وقد صار قلبي قابلا كل صورة وديسر لرهبان وكعبة طائسف أديسن بدين الحسب أنيّ توجهت

إذا لم يكن ديني إلى دينه داني فمرعى لغزلان وبيست لأوثان وألواح تسوراة ومصحف قرآن ركائبه فالحب ديني وإيماني

ومن أبن عربى أنتقل الحبل إلى أبن الفارض الذى قال فسى تاتيسة السلوك :

> وإن نسار بالقرآن محراب مسجد وإن عبد النار المجوس وما أنطفت فمأ قصدوا غيري وإن كان قصدهم

فما بان بالإنجيل هيكل بيعة كما جاء في الأخيار في ألف حجة سواى وإن لم تكن أفعالهم بالمسيدة

<sup>(</sup>١) مشكاة المصابيح - المكتب الإسلامي - بيروت ج ٢ ص ٧٣٥ .

# وظل هذا الحبل كامنا حتى بعثته يقظة الفكر الإسلامي في العسر الحديث، فأعلا شوقي الفكرة في ثوب قشيب :

رب شقت العبساد أزمان لا كتب بها، يهتدى ولا أنبياء جمعتها للحقيسقة للزهسراء ذهبوا في الهوى مذاهب شتى فله بالقسوى إليسك لتتهاء فسإذا لقبــــوا آلها قويا فإن الجمال منك حيساء وإذا أثسروا جميسلا بنتزيه فاليسك الرمسوز والإيماء وإذا انشأوا التسمائيل غسرا وإذا قدروا الكواكب أريابا فالمراد الجسلالة الشماء وإذا يعبد الملوك فإن الملك فضل تحبر به من تشاء والعاصفات والأنسسواء وإذا تعبد البحار مع الأسماك وسباع السماء والأرض والأرحاب والأمهات والآباء لعلاك المذكرات عريد خضسع والمؤنسئك إماء جمع الخلق والفضيلة سر شـــــف عنه الحجاب فهـو ضياء

وقد لا نثير هذه الأبيات دهشة لشفافية روح الصوفى والشماعر، ولكن الذى يثير الدهشة أن يجدها بالفاظها تقريبا لدى فقيه يمثل الفقه الشبعى وهو أكبر وأشهر آيات الله فيه إلا وهو آية الله العظمى الإمام الخميني السذى روى عنه ..

"على يسوايسة القسان والمعيد والمسجد والدير وقعت منهارا في سجود كلتك ترمقتي من هنك "<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) أنظر عدد مجلة التوحيد (طهران - قم) الخاص بالتعددية في الإسلام (مرجع سابق) ص ٨٧ .

# الفصل الرابح

# الحكمة أصل مسكوت عنه من أصول الإسلام يقرر الانفتام والتعددية

يعجب الإنسان كيف فات على الأثمة الأعلام أن يجعلوا من الحكمة أصلا من أصول الإسلام ومصدرا من مصادر الفقه. بعد أن نكر القرار القريم الحكمة مرارا وتكرارا، وقرنها بالكتاب .

أغلب الظن أنهم عزفوا عن الاعتراف بأصل ومصدر مفتوح غير محدد أو منضبط، يسمح بالانفتاح والتعددية، وهي صفات يضيق بها الغقهاء عادة، لأنها نفتح عليهم بابا لا يمكنهم التحكم فيه .

وقد ذكر القرآن الكريم الحكمة في آيات عديدة منسوبة إلى الرسسول ومقترنة بالكتاب مثل:

- ن (ويعلمهم الكتاب والحكمة) . (١٢٩ لليقرة)
- ت (ويعلمكم الكتاب والحكمة) . [١٥١ البقرة]
- (وانكروا نعمة الله عليكم، وما لنزل عليكم مـــن الكتـــاب والحكمــة
   يعظكم به) .

- (وانكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة. إن الله كان الطيفا خبيرا) .
- (هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياتهم ويزكيهم
   ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين).

#### {Y tensi}

وكان إيراد القرآن للحكمة بهذه الصغة مما دفع بالشافعي لأن يذهب الله أن الحكمة هي السنة، لأنه ليس للآيات من تأويل إلا هذا، وهو أمر كسان يمكن قبوله لولا أن القرآن الكريم استخدم كلمة الحكمة في آيات أخرى كثيرة بمعنى ينفى أن يكون المقصود بها السنة. فقد آتى الله داود الحكمة .

- ت ﴿ وقتل داود جالوت وآتاه الله الملك والحكمة وعلمه ما يشاء، ولـــولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسنت الأرض ولكن الله ذو الفضل على العالمين ﴾ . (١٥١ البقرة )
  - وشدننا ملكه و آتيناه الحكمة وفصل الخطاب).
     كما أتاها "الحكمة" لقمان:
- ت ﴿ ولقد آتينا لقمان الحكمة أن أشكر الله. ومن يشكر الله فاتما يشكر نفسه، ومن كفر فإن الله غني حميد ﴾ .

### كما أتاها عيسى :

- ت (ويعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل). ( 43 أل عمران }
- ولما جاء عيسى بالبينات قال قد جئتكم بالحكمة و لأبين لكم بعض الذي تختلفون فيه فاتقوا الله ولطيعون).

#### يل أتاها النبيين:

وإذ لخذ الله ميثاق النبيين لما أتيتكم من كتاب وحكمة، ثـــم جـاعكم
 رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتتصرنه قال أقررتم و أخنتم علــــي
 ذلكم إصرى قالوا أقررنا قال فأشهدوا وإنا معكم من الشاهدين).

[٨١ آل عبران]

#### كما تكلم عن الحكمة يصفة مجرد:

- ورا المحكمة من يشاء، ومن يؤت الحكمة فقد أوتى خسيرا كشيرا،
   وما يذكر إلا أولوا الألباب).
- الدع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة). (١٢٥ النحل)
   (حكمة بالغة، وما تغنى النذر).

. . .

إزاء هذه الآبات التى تجعل الحكمة جزءا من رسالة الرسل وشويكة للكتاب، يكون علينا أن نرد على سؤال ذى شقين: الشق الأول هو ماذا يعنيه القرآن بتعبير "الحكمة"؟، والثاني هو لماذا نكر الحكمة جنبا إلى جنب الكتاب ولم يقتصر على الكتاب وحده ..

لعل أفرب تعيين لمعنى الحكمة في القرآن هو العقل الخسير والقيسم العليا، والعلم اللهادي الذي يستبعد الخرافة ويحول دون أن يضل المؤمنون ..

وقد يلقى بضوء على هذا أن الله تعالى وصف نفسه فى آيات كـــــيرة بأنه "حكيم" أو عزيز، وفى مواضع قليلة "خبيرا".

كما قد يعنينا أن نعلم أن "الحكم" وليس هو ببعيد في الاشتقاق اللغوى من كلمة "حكمة" يراد به "القضاء" أو سياسة أمور الناس، وهي كلها تحتساج أول ما تحتاج إلى الفطنة والكياسة ومعرفة طبائع الأشياء وأصول الشريعة.

والسنن التي يسير عليها المجتمع.. وهي في الجمالها لا تخرج عمــــا أشــرنا إليه من المعرفة، والعلم والخبرة .

يعزز هذا أيضا النصوص المتواترة والمتعدة في القرآن عن الحسث على التفكير وإعمال العقول والتدبر فيما خلق الله وأوجده من آيسات ومسنن والتعرف على أثار الحضارات القديمة وما تركوه من جنات وعيون السخ.. وأدل على هذا ما جاءت به الآية ٣٧ من مورة الرعد (وكذلك أنزلناه حكما عربيا، ولئن انبعت أهواءهم من بعد ما جاءك من العلم، مالك مسن الله مسن ولي ولا ولق). فنجد هذا الجمع ما بين القرآن والحكم والعلم في سياق ولحد

ومن ناحية أخرى، فمن المعروف أن الحكمة ترادف كلمة "الفلمسفة" وأن "الفيلسوف" إنما هو "محب الحكمة" وقد فهم أبن رشد الحكمة التي ذكرها القرآن بمعنى الفلسفة .

# وجاء في مقال لأحد البلطين عن معنى الحكمة (١) ..

إن معانى الحكمة التي حددها اللغويون والمفسرون الإصابية في القول والفعل، ومعرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم، أو هي العقيل، والعليم والفهم، والمصلحة، والموعظة، والفلسفة، أو المعرفة بالدين والفيهم فيه، والنبوة، والفقه، أو هي بحسب الطبرسي في كتابه "مجمع البيان في تفسير القرآن" العلم الذي تعظم منفعته وتجل فائدته، وإنما قبل العليم حكمة الأنبه بمنتع به عن القبيح لما فيه من الدعاء إلى الحسن والزجر عن القبيح.

ومهما قبل أو يقال فإن الحكمة لا تخرج أبدا عسن معسى السداد والصواب، ووضع الشيء في موضعه قولا وعملا فالحكيم هو الذي يحكسم

<sup>(</sup>١) أنظر مقالا المنكتور إبراهيم العانى مدير الدراسات والبحوث - الجامعة الإسلامية (الندن) في جريدة الحياة بعنوان ما بين الحكمة والشريعة: الحق لا يضاد الحق، بل يوافقه ويشهد له. (الحياة ١٠٠١/١/٦).

الشيء، ويأتى به على مقتضى العقل الواقع لا بحسب الميول والرغبات ولا بستعجله قبل أوانه أو يمسك عنه في زمانه أو ينحرف به عن حدوده وقيسوده كما يذكر محمد جواد مغنية في كتابه "التفسير الكاشف".

والتعريفات التي قدمها فلاسفة الإسلام للحكمة لا تختلف في جوهرها عما سبق ذكره، فهي عند الكندي "علم الأشياء بحقائقها بقدر طاقة الإنسان، لأن غرض الفيلسوف في عمله إصابة الحق، وفي عمله العمل بالحق" (راجع رسائل الكندي الفلسفية)، والأمر نفسه نجده عند الفارابي ولمبن سينا.

اما ابن رشد فلعله خبر من فصل العلاقة بين الحكمة والشريعة، والثبت بما لا يقبل الشك أن الحكمة ولجبة شرعاً وعقلاً. فهو يرى ابتداء في كتابه "فصل المقال" أن الحكمة أو الفلسفة لو تعمقنا معناها فهى ليست شيئا أكثر من "النظر في الموجودات من حيث دلالتها على الصانع، أعلى من جهة ما هي مصنوعات، فإن الموجودات إنما تدل علي الصانع، احمرفة صنعها، وأنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أدم كانت المعرفة بالصانع أدم" وهذا توجيه واضح إلى أن غاية الفلسفة في النهاية الوصول إلى حقيقة وجود خالق لهذا الكون، ولا أدرى هل توجد الدين عموما، وللإسلام خصوصا، غاية أجل وأسمى من ذلك "أهد.

نقول إننا وإن كنا نتفهم تفسير ابن رشد للحكمة فإننا نؤثر التعريف العام – أى العقل والعلم والفهم وإدراك روح الإسلام ومقاصده وقيمه. لأن الفلسفة قد تثير معنى اصطلاحبا يحصر الحكمة في متاهات علم الكلم ويركز الاهتمام على ذات الله تعالى – كما عند المعتزلة – وكان أحرى بهم أن يستخدموا الحكمة فيما يحقق الخير المجتمع والناس وما يصلح الأوضاع الاقتصادية والسياسية وينقلها إلى عالم الحياة الدنيا الذي تكون مفيدة وفعاله فيه، وليس إلى عالم الغيب وذات الله تعالى فضلا عن أننا نهينا عن تقصيه

وعمليا فإن اعتبار الحكمة هي الغلسفة وعكوف الغقهاء عليها أدى إلى إنسساد الغلسفة، وإفساد الدين معا .

أن هذا التفسير لمعنى كلمة "الحكمة" التي ترددت في القرآن الكريسم كأصل من أصول رسالة الأنبياء يعيننا في الرد علي الثيق الثياني مين السؤال، وهو لماذا ذكر القرآن الحكمة جنبا إلى جنب القرآن. ولم يقتصـــر على الكتاب وحده ؟ الرد أن الكتب السماوية سواء كانت قرآنا أو إنجيلا أو توراة هي بالدرجة الأولى كتب هداية، وقد تضمنت أصول وقواعد ومبادئ هذه الهداية، ولكنها لم نتضمن تغاصيل وجزئيات ذلك. كما لم تتناول جو انسب أخرى عديدة نزهر بها الحياة الإنسانية، و لا يمكن أن يتضمنها كتاب واحد، وفي الوقت نفسه فلا يمكن تجاهلها أو إغفالها، فهناك الآداب من شعر أو نثر أو رواية، وهناك الفنون من تمثيل وموسيقي ورقص، وهذه الآداب والفنسون تباور العواطف والأحاسيس وما يجيش به القلب، وهناك الفلسفة وطراتقــها في البحث وهناك قبل هذا كله، العقل الإنساني السذي يسستبد بـــ الفضــول والاستشراف للمعرفة ونشوة الكشف عن الأفاق المجهولة، والتجرية.. بحيث يغير، ويبدل في حياة الناس وأوضاع المجتمع، ويكون مــا أراده الله لــه -وحيا ذاتيا في نفس كل فرد يحمل النفثة الإلهية في الإنسان، ويبدع نماذج وتجليات للحكمة التي تعزز الدين وتستكمل نقصه وتحقق للحياة الإنسانية الثراء، والوفرة، والتعدية، وتربط ما بين القديم والجديد، الشرق والغرب اللغة العربية وغيرها من اللغات.

ولعل الله تعالى وهو العليم بذلات النغوس لم يشأ للمسلمين أن يوغلوا فيما وجههم إليه القرآن من تقوى وورع بحيث يحيف هذا على حق الحياة الدنيا وما نتطلبه من مقتضيات فتذهب حياتهم الدنيا بدعوى الحرص على الحياة الآخرة والله تعالى يريد التولون وأن لا يفقد المسلمون حياتهم ووجودهم الدنيوى فنص على الحكمة بجانب الكتاب وأورد ذلك في الكتاب نفسه حتى لا يظن ظان أن الأخذ بها (أي الحكمة) يخالف الكتاب. لأن الله

تعالى أراد بجانب الندين الأخروى نوعا من الندين الدنيوى، بل أنه أعسترف بما نتزع إليه النفوس بحكم طبيعتها، ولسم يسأت الإسلام لقمسع الميسول والعواطف، ولكن للحياولة دون أن تستبد الشهوات بالناس فلا يعنوا إلا بها.

ونحن لا نستبعد أن ينتهى هذا المنهج إلى ما قسد يجافى الحكمة نفسها، والميل إلى بعض ما "تهوى إليه الأنفس"، ولكن لا يدق على مسن يتعمق فى الأمور أن يرى أن هذا إنما أريد به توقى شر أعظم، ونحن نسرى فى حياننا اليومية أن الإغراق فى العبادة وشدة الحرص على تجنب صغائر الننوب قد أضاع على المسلمين حياتهم الدنيوية، وجعلهم يشقون على أنفسهم ويلزمونها بما لا يلزم، ويهدرون فى سبيل ذلك ما هو أجدى، وأنه أفقد فيهم حاسة الأولويات وواقع التعدديات. هذا كله فضلا عن أن معالجة الأوضاع لا يمكن أن نتم بتجاهل ما نتضمنه من جوانب قد لا تروق لنا. إذ لابد مسن الاعتراف بها والتعامل معها تعاملا موضوعيا علميا، أى بالحكمة، وليس

ولو أقتصر الله تعالى على ذكر الكتاب دون ذكر الحكمة لكان مسن المحتمل أن يتعسف فهمه وتفسيره فئات من الناس أو أن يتخذوا منه أداة تحقق مآرب خاصة، واتجاهات معينة واضاقت مجالات الحياة بالإنسان ووقعوا في قبضة "كهنوت" يعسر لا ييسر ويغلق لا يفتح ويضيق لا يوسع، وهذا هو ما حدث للأسف الشديد، عندما تجاهل العلماء "الحكمة" فحرموا الفكر الإسلامي الإفادة من ثمار الحضارات البشرية، قديمة وجديدة شدرقية، وغربية، فحجروا واسعا، وحبسوا انفسهم والإسلام في دائرة مغلقة.

إن "ثورة المعرفة" في العصر الحديث وتنفقها مسن أربعة أركسان العالم ووصولها عبر المطابع والقنسوات الفضائية والإنسترنت وخدمات التصنيف وضع تحت أيدى البحاث كل كنوز العالم القديم، وكسل مستجدات العصر الحديث بحيث أصبح "الكتاب" أي القرآن يمثل دليل العمل والإطسار

العربض للخطوط الرئيسية، أما ما يملأ الحياة فهى هسذه العلسوم والفسون والمعارف التي تتنفق فيما يشبه الفيضان من كل الدول المتقدمة. وأصبحت رمز ثروة وقوة العصر الحديث، ومن هنا تتضح حكمة الله تعالى في النسص عليها مرجعا وأصلا من أصول الإسلام لأنها هي أداة التعديبة والاتفساح والإقادة من كل معارف العالم وهي بعد، ما يحقق العسزة والمنعسة والقسوة للمسلمين .

وقد طبق الرسول توجيه القرآن عندما قال "الحكمة ضالة المؤمن أنسا وجدها فهو أحق بها"، وقال "اطلبوا العلم ولو في الصين"، ووجه أصحابه لتعلم اللغات وأخذ باقتراح سلمان شق الخندق الخ ..

واليوم نتفض دعوة الإحياء الإسلامي الغبار مسن على الحكمة، وتعيدها إلى ما أرادها الله تعالى شريكة للكتاب في الرسالة.. وتنهل من كسل معين للحكمة. من علوم، وفلسفة، وآداب وفنون دون حرج لأنها أصل نسص عليه الكتاب كمصدر للإسلام، كما أنها ليست إلا تجليات الفكر الإنساني وما أودعه الله فيه من قوى تتوصل بها إلى الحقائق، وتصسول، وتجول في مجالات الإبداع الإلهي المعجز وتفيد منه وتثرى الحياة به، وتسعد القلوب والمعقول، وتعد الحاجات فلا تكون فاقسة ماديسة ونفسية ولا احتكسار المعارف ولا سدود قائمة تحول دون الإفادة من نخائر الحضارة الإنسانية ..

# الغصل الخامس

# التحددية في مجتمع إسلامي

تعود الإشارات الكثيرة التي أوردناها عن التعدية في القرآن الكريسم الى وجود أصل رئيسي لها هو النصور الخاص للإسلام لما يكون عليه المجتمع البشري الذي أشرنا إليه إشارة موجزة في مقدمة هذه الرسالة، ولما كان المجتمع الإسلامي جزءا من المجتمع البشري حتىي وإن كان له خصائصه المميزة في ما يقال على المجتمع البشري يصدق بدرجات منفاونة على المجتمع الإسلامي .

ولما كان المجتمع يضم ملايين الأفراد وآلاف الهيئات فلابد مسن وجود التعدية بحكم الأمر الواقع من ناحية، ولأنه من ناحية أخرى لا يمكن لأى هيئة أن تستوعب الحقيقة. فالحقيقة أكبر أتساعا، وأكستر عمقا وأشد تعقيدا وتعميقا من مدارك فرد ولحد أو هيئة ولحدة. فالقصور البشرى بحول دون ذلك، وغلبة الذاتية على الفرد الواحد أو النظرة الواحدة تجعلها لا تسرى إلا بعدا ولحدا من أبعاد الحقيقة وتؤثر على احكامها، وتجعلها بعيدة عسن الموضوعية. ويمكن بالطبع لفرد أو لهيئة أن تمسك بشعبة من الحقيقة، أمسا أنه، أو أنها تستطيع الإحاطة بالحقيقة فهذا ما لا يمكن. وما يعنى أن لم يعدد للأخرين فكر أو رأى أو مجال، وهو اخستر ال لمجتمع بنساقض الطبسائع

الاجتماعية ولا يعنى - فى النهاية - إلا فرض ديكتاتورية عشوية تقوم علسى الظلم ونتتهى بالفشل .

ومن الطبيعى أن تستتبع هذه التعدية وجود الاختسلاف وقبوله لا على أساس أنه ضرورة سيئة ولكن على أساس أنه جزء لا يتجزء من بينسة وكيان المجتمع، لا يمكن أن يقوم بدونه. ولما كانت تلك التقطسة قد تبدو جديدة على الكثيرين ممن تتقفوا ثقافة إسلامية تقليدية واحدية، فقد رأينسا أن نبسط القول فيها في النبذة التالية.

#### قضية الاختلاف والانتلاف في المجتمع الإسلامي :

الائتلاف والاختلاف هما قوام كل مجتمع، بما قسى نلسك المجتمع الإسلامي.. فالمجتمع كالنسيج الذي يكتسب تماسكه وقوته من تلاقى اللحمسة بالسدى. ومن نقابل الخطوط العرضية بـالخطوط الطولية. والحقيقة أن الائتلاف والاختلاف لا يقتصر على المجتمع، فهما موجودان في الكون كما الهما موجودان في الفرد، وداخل كل واحد منا تدور معارك وتحدث حووب لا يراها أحد ولا يحس بها صاحبها ما بين كرات الدم البيضاء والميكسروب الذي يغزو الجسم ويصيبه بالأمراض، وهناك عمليات نتم في جزء من ثانية غياية في الدقة والتعقيد الكيميائي والكهربائي انتحويل الهواء إلى دماء وفسرز الطعام وهضم ما يريده الجسم وطرد الزائد عنه الخ.. فالفرد الإنساني كان معقد، متعدد وأن كان هذا يتم في إطار الكيان الفردي للفسرد ولسو عسدت الخلايا التي تعمل داخله كما لو كانت جنودا الأشبهت جيشا جرارا يضسم الملايين .

فإذا كان هو شأن الغرد، فإن هذا الغرد ما أن ينشيئ أسرة حتى تتضخم المسئوليات، ونتعدد الائتلافات والاختلافيات ميا بين شخصه، وشخص زوجته، فإذا جاء الأبناء أضيف عامل جديد... وهذا كليه بالنسبة لأصغر دائرة من دوائر المجتمع وهي الأسرة.. ولنسا أن نتصسور حجسم الائتلافات والاختلافات في الوطن الذي يضم ملايين العائلات والأسر ..

من هذا فإن التسليم بالائتلاف والاختلاف في المجتمسع، والالسترام بآدابه هو الضمان لأن لا يتحول الاختلاف الذي هو جوهر التعديية إلى خلاف هو جوهر الاحادية.. فالاختلاف يحتمل الرأى الآخر.. ولكن الخلاف يضيق بالرأى الآخر، وبالتالي يسد المنافذ والطرق أمام التعددية لينتهي إلى سيادة الرأى الاحرد.. ونعقد أن هذا من أكبر المخاطر التي تتعسرض لسها التعددية في المجتمعات الإسلامية لأنها عادة حديثة عهد بالحريسة. والكشير منها يؤمن بالإسلام تخولا واحدا وأن الحق هو ما يراه هو، والآخر نوع من الصلال. فإذا لم يلتزم الجميع بآداب الاختلاف ويؤمنوا أن الاختسلاف في الفكر لا يثير حفيظة و لا يقتضي عداوة بل إنه أمسر مطلسوب لأن الحقيقة أعظم من أن يستوعبها رأى واحد. وأن كان كل واحد يمكن أن يمسك بشعبه أعظم من أن يستوعبها رأى واحد. وأن كان كل واحد يمكن أن يمسك بشعبه والمجتمع هو غير الحساب والرياضة لا يعني الاختسلاف فيه الخطأ والصواب بالمعني الرياضي، وإنما هو النظر إلي يعد من أبعاد الحقيقة لم ينظر إليه الطرف الآخر أو التركيز على جانب لم يعطه الغريق الأخر حقه، ينظر إليه الطرف الآخر أو التركيز على جانب لم يعطه الغريق الأخر حقه، ينظر إليه الطرف الآخر أو التركيز على جانب لم يعطه الغريق الأخر حقه،

إن الذين يرون - كالمودودى - أن المجتمع الإسلامي الأمثل هـو المجتمع الذي لا يوجد فيه إلا إمام واحد. وفكر واحد وحزب واحد يقـودون اتباعهم إلى نفق مظلم، ويؤخذون بفكر نظرى بناقض طبيعة الأشـياء ولـو قدر لهم الانتصار لجنوا على بلادهم أعظم الجنابات، وهم يحسبون أسهم يحسنون صنعا.

وهؤلاء لا يختلفون في شئ عن جماعة أخرى تقيم مجتمعا أحاديـــــا لأن حديثا الله أعلم به يقطع بأن فرقة واحدة هي الناجية من الفرق الســـبعين التي ستختلف عليها الأمة ...

#### وما على هذا تبنى النظم وتستخلص الأحكلم ..

\* \* \*

ويعطى ما جاء في القرآن الكريم تحت مادة "لختلف" دلالات ثمينسة نتاقض الانطباع السائد، لأنها ترى أن الاختلاف ظاهرة طبيعية يقوم عليسها الكون والمجتمع والفرد. فليس مر السنين إلا نتيجة لاختلاف الليل عن النهار ورأى القرآن في هذا الاختلاف آية تثير الفكر (إن فسي خلق المسمولات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولى الألباب ﴾. وهو معنى مكرر في عديد من الآيات كما تتمايز العناصر والتسموب (ومن آيات خلق المسموات والأرض واختلاف السنتكم والواتكم). ورأى في اختلاف الألسوان جمالا في الطبيعة، والثمرات والجبال، وجعل الناس تشعوبا وقبائل انعارفوا"

ورأى القرآن الكريم أن الاختلاف في المجتمع هو أمسر لا منساص عنه، وأن الاتفاق أمر مستبعد، أن لم يكن مستحيلا، وأن محاولة فسرض رأى معين على الآخرين يثير العناد ويدفع للتمسك بالرأى الآخر ويصبب العلاقسة بسم العداوة.. ولهذا فأنه أحال البت في هذا الاختلاف إلى الله تعالى يفصسل فيه يوم القيامة. وهو ما يغنى الفرقاء عن الصراع والكفاح والعمل بكل وسيلة لحمل الآخرين على التسليم لهم .

وكان هذا هو الحل الأمثل فما دام الاختلاف قائما وما دام المطلوب هو أن لا يثير هذا الاختلاف العداوة والبغضاء والنزاع والخصام، فلا مفسر من ايكال الأمر إلى الله تعالى يفصل فيه يوم القيامة .

#### ومراجعة مادة "اختلفوا" في القرآن توضح نلك كما يلي ..

- (ثم إلى مرجعكم فأحكم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون) . (٥٥ ال عمران)
- (إلى الله مرجعكم جميعا فينسبنكم بما كنستم فيسه تختسلفون) .
   (43 المقدة)

 (ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بما كنتم فيه تختلفون) . {plaif! 174} (الله يحكم بينكم يسوم القيامة فيما كنتم فيه تختلفون) . (١٩ الحج) (قال قد جئتكم بالحكمة و لأبين لكم بعض السذى تختلفون أبيه) . {۲۳ الزخرف) (فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون) . (١١٣ البقرة) (ولو لا كلمة سبقت من ربك لقضى بينهم فيما فيه بختلفون) . {\psi\_19} (إن ربك يقضى بينهم يــوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون). (۹۳ يونس) ﴿ ليبين لهم الذي يختلفون فيه .. .. ﴾ . [٣٩ النحل] (وإن ربك ليحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون) . (ومهما لختافتم فيه من شئ فحكمه إلى الله ذالكم ربى عليسه توكلت (۱۰ الشوري) واليه أنيب). (إن ربك هو يفصل بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون). [٥٢ السجدة] ت ﴿ إِنْ الله يحكم بينهم في ما هم فيه يختلفون . . . ) . ﴿ ٣ الزمر } {٢٦ الزمر} ( أنت تحكم بين عبادك في ما كانوا فيه يختلفون) . وشمة نفته هامة أشغر إليها القرآن أكثر من مرة بالنسبة للاختلاف، تلك

هي أن هيمنة البغي هي التي تجعل الاختلاف أمرا سينا ..

وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيا بينهم) دم (وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغيا بينهم)

وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا
 بينهم) .

وأقرب المعانى إلى ما أراده القرآن الكريم بتعيير "بغيا بينسهم" هسو السلطة التى هي بطبيعتها مفسدة ويغلب دائما أن تغسرس بسنرة البغسي، وبدون هذا لا يحتدم الاختلاف أو يتحول إلى عداوة، والتاريخ السيامسسي في المجتمع الإسلامي شاهد على هذا. فأفضلية الإمام على كرم الله وجهه على أبي بكر أو عمر كان يمكن أن تكون اجتسهادا نظريا صاقبا، أو خاطئا. ولكن عندما أصبح له مضمون سياسي وسلطوى تسبب في انشقاق الأمة. كما أن فكرة خلق القرآن كان يمكن أن تعد حنلقة فلسفية أو نرف فكرى. ولكن عندما آمن بها الحاكم واتخذها مذهبا مقسررا فسي الدولة أنتهي باضطهاد المخالفين وجلد الإمام اللجليل أحمد بن حنبل .

فإذا كان القرآن قد أقر الاختلاف، ووكل الغصل فيه إلى الله تعالى يوم القيامة، فإن السنة أيضا أقرت الاختلاف عندما ارتاى الرمسول أن المجتهد المصيب حسنتين (أو أجرين)، والمخطأ حسنة (أو أجر) فأشاب المجتهد الذى يخطئه التوفيق، فإذا كانت حسنة التوفيق قد اخطأته، فإن حسنة الاجتهاد لم تفته. وهذا أقصى ما يمكن أن يصل إليه الاعستراف بالتعديسة وبحرية الفكر لأنه يجاوز إطغر الإقرار إلى درجة التشجيع. كما أن الرسول أقر الاختلاف في جانب هام له قداسته الخاصة وهو قراءات القسرآن، فقد صعب على بعض قبائل العرب النطق بلغة قريش في بعض الآيات ونطقوها بطريقة مختلفة فأجاز الرسول لهم ذلك ما دام التغيير مقصورا على طريقسة النطق بالكلمة دون مساس بمعناها، وأن التعلور مسيقضى على هذه الاختلافات الآنية، وكان هذا هو الأصل في تعدد القراءات القرآنية .

ومعلوم جيدا أن الصحابة كانوا يختلفون في فتاويهم، وأن هسذا لسم يؤثر أبدا على مشاعر المودة والتقدير المتبائلة. وورث التابعون هذه الصفة عن الصحابة، كما ورثها تابعوا التابعين.. ولم يستر الاختسلاف عداوة إلا عندما أرتبط سفيما بعد سبالسلطة.

ولم يجد الصحابة والتابعون حرجا في اختلافهم، وكانت وشاتج التقدير والحب تربط بين الذين جمعهم وقت واحد مثل مالك والشافعي والليث ومحمد بن الحسن الخ.. وكان بعضهم يأخذ في - بعض المناسبات - ببعض ما ذهب إليه الآخرون وكانوا جميعا ينهون الناس عن أن يقلدوهم ويأمرونهم بأنعام النظر والتدبر .

وقال القاسم بن محمد - أحد أثمة المدينة السبعة - "اقد نفع الله باختلاف أصحاب محمد الله في أعمالهم لا يعمل العامل بعمل رجل منهم إلا رأى أنه في سعة" وقال عمر بن عبد العزيز "ما يسرني أن أصحاب محمد الله لله لله يختلفوا لأنهم إذا اجتمعوا على قول فمخالفهم ضال، وإذا اختلفوا فاخذ رجل بقول هذا ورجل بقول هذا كان في الأمر سعة".

# وقد حفظ لنا التاريخ أمثلة للاختلافات ما بيسن الأثمسة، وتمسلاج ردودهم مثل:

- الرد على سير الأوزاعى لأبى يوسف يعقوب بن إبراهيم .
- ٠٢ الرد على أبى حنيفة الأبي بكر بن أبي شيبة ضمن كتابه المصنف.
  - ٠٣. الرد على محمد بن الحسن الشيباني للإمام الشافعي .
- بيان خطأ أبى عبد الله محمد بن إسماعيل البخارى فى تاريخه البسى
   محمد بن أبى حاتم الرازى .

- ه. كثنف الأوهام التي في كتاب "المدخل إلى الصحيح" الدى صنفه
   الحاكم النيسابوري لعبد الغني الأزدى .
- ٢. بيان الوهم والإبهام الواقعين في كتاب الأحكام لعيد الحق الاستبيلي
   لأبن القطان .
  - ٧. إصلاح غلط أبي عبيد في غريب الحديث لأبن قتيبة الدينوري .
- ٨. ما دار بين اللبث بن سعد إلى مالك بن أنس من مكاتبات تكشف عـن
   الأنب الجم والتقدير المتبادل .

وهذا قليل من كثير ..

ومعروف أن الإمام مالك بن أنس رفض أن يكون كتاب "الموطأ" هو المرجع الوحيد في الأحكام عندما أراد ذلك الخليفة أبو جعفر المنصور. كما أنه (أي الخليفة المنصور) رفض ما أفترحه ابن المقفع في رسالة الصحابة تقنين الفقه أو الأخذ بإحدى وجهات النظر الفقهية. وقد حاول عمر بن عبسد العزيز شيئا من هذا من قبل، وكان ذلك في أصل فكرته عن تدوين السنن، ولكن الطبيعة التعدية المنفتحة المجتمع الإسلامي حقبة النهضية والفتوة والفتوة في النفس كانت أقوى من أن تستسلم القيسود أو الضوابط، وظل الاجتهاد ساريا حتى أدى إلى نوع من البليلة في الأحكام في البلد الواحد. في الوقت الواحد. وكان المفروض أن يوجد نوع مسن التنظيم وإطلار مسن المنوابط مما لا مناص عنها في أي عمل اجتماعي ولكن فقوه المجتمع الإسلامي وقتئذ استعصت على ذلك، وكان المؤسف فيمسا بعد هو إغلاق باب الاجتهاد والاقتصار على المذاهب التي أثبتت رسوخها، ويلحظ أنه حتى في هذه الحالة فإن التحديد لم يأخذ شكل الواحدية ولكن بالإضعافة إلى المذاهب الأربعة، فإنه ضم المذاهب الأخرى كالأئتي عشسريا

فى إيران والزيدية فى اليمن والاباضية التى يؤمن بها البعض فـــى عمــان. كما أن مذهب الطبرى وداود الظاهرى (ومعه ابن حزم) أى الظاهرية .

. . .

بالإضافة إلى هذه الضرورية الأصولية للاختلاف في المجتمع، فقد كان هناك عاملان أديا إلى التعددية في مجتمع إسلامي هما هداية الأتبياء، وغواية الشياطين ..

#### أ. هداية الأنبياء:

إنه لمن الطبيعي في مجتمع يؤمن بدين ما، أن يكون الدين هو أكبر عامل فيه. فهداية الأنبياء هي محور هذا المجتمع، وهذه الهدايسة لا تأخذ شكل الواحدية في المجتمع، ولكن التعددية، كما أثبتنا ذلك في الفصول السابقة عن إشارات القرآن إلى التعددية وعن قبوله لتعددية الأديان، وأن داخل إطار المجتمع الإسلامي نتعدد الاجتهادات ونتباين الآراء وتظهر المذاهب، وإن كانت هذه التعددية تسلوى في النهاية إلى إطار فميح وإلى أصل مكين هو الإسلام ونحن في غني عن أن نكرره هذا، لأن المقصود هو الإشارة إليه، كعامل بارز مين عوامل التعددية أما شرحه وتبيانه والبرهنة عليه فهذا ميا تضمنته الفصول المابقة.

#### ب. غواية الشياطين ..

العامل الثاني الذي يؤدي إلى تعدية تختلف عن التعدية السابقة في

فقد خلق الله تعالى الإنسان من "طين" اليتلاءم مع نربة الأرض التسى سيعيش عليها وضروراتها المازمة ونغث فيه من روحه اليمكنسه - إذا أراد --

من العمو إلى سعاوات القيم ووهبه عقلاً يميز به ما بين الخطا والصحوف وقلبا يهديه إلى الخير دون الشر، ولكن الله تعالى العليم بالإنسان وما توسوس به نفسه – رأى أن هذا كله لا يعصم الإنسان من الانحرافات أو إيثار اللهو واللذة والمتعة على العمل والقصد والاعتدال. دعم الإنسان بهداية الأنبياء الذين عرفوه المعرفة الحقة – على الله تعالى، وعلمى ما يحدث للإنسان بعد الموت وهو ما يعجز العقل عن الوصول إليه ..

واقتضت إرادة الله وحكمته البالغة أن يكون هذاك محك للإيمان، ولمدى عمقه أو سطحيته في نفوس الناس، فمن أسهل الأشياء الإدعاء أو النظاهر. ولذلك جعل الله تعالى "العمل" مصداقاً للإيمان فالإيمان دون عمل يظل ادعاء حتى يثبته - أو ينفيه - العمل ..

ولكن هذا العمل يحتاج بدوره إلى محك يكفل دوامه ويثبت صمسوده أمام الشهوات وما تهوى الأنفس .

أن الملائكة لا تتعرض للإغواء، وليمان هؤلاء الملائكة لاشك فيه. كما أن عملهم هو التسبيح والتهليل وكان يمكن أن يكونوا أفضل من البشر، ولكن الله تعالى أراد للمجتمع البشرى أن يكون شيئا أخر غير مجتمع الملائكة، أراد له أن يتعرض للإغواء - كاقوى ما يكون الإغواء - شم ينتصر على هذا الإغواء بفضل الإيمان وبهذا الانتصار فضل البشر على الملائكة الذين لا يتعرضون لأى إغواء ..

وقد أشار القرآن إلى هذه القوة الفعالة فى المجتمع البشرى أبما قبسه المجتمع الإسلامي" في عديد من الآيات بصورة صريحة، وجازمة ووصلت إلى الدرجة التي يمكن أن يقال فيها إن الله تعالى أعطى الشيطان "كارت بلانش" كما يقولون أو حتى أمره بها، وزاد له من السلطة ليقوم بدوره في غولية الإنسان وأن هذه السلطة التي تضم المجالات العديدة التي نكرها

القرآن ستبقى وستمتمر إلى يوم الساعة، وكأن القرآن يريد أن يقسول إنسها عنصر دائم وباق، ولا يمكن للمجتمع البشرى أن يتحرر منه إلى يوم الساعة

#### وأقرأ مثلاً ..

- ولقد خلقناكم ثم صورناكم، ثم قلنا للملائكة اسجدوا لأدم فسجدوا (لا الله لله يكن من السلجدين).
- وقال ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك قال أنا خير منه خاقتني من نار
   وخلقته من طين).
- (قال فاهبط منها فما یکون لك أن تتكبر فیسها فاخرج إنسك من الصاغرین).
   الاعراف)
- ن (قال أنظرني إلى يوم يبعثون) . (قال أنظرني إلى يوم يبعثون) .
- ي (قال إنك من المنظرين) . (قال إنك من المنظرين) .
- ن (قال فيما أغويتني الأقعدن لهم صراطك المستقيم) . [١٦ الأعراف)
- وثم لآتینهم من بین ایدیهم ومن خلفهم وعن ایمانهم وعن شمائلهم و لا
   تجد اکثرهم شاکرین) .
- (قال أخرج منها منموماً منحوراً لمن تبعك منهم الأملأن جهنم منكسم أجمعين).
- ت (وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا أيليس قال أأســـجد لمــن خلقت طينا).
- وقال أرأيتك هذا الذي كرمت على ائن أخرتسن إلسي يسوم القيامسة الأحتكن ذريته إلا قليلا).
- (قال أذهب فمن تبعك منهم فإن جهنم جزاؤكم جزاء موفورا) .
   (۱۳) الإسراء}

(واستفزز من استطعت منهم بصوتك ولجلب عليهم بخيلك ورجلك
 وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم وما يعدهم الشيطان إلا غرورا).
 الاسراء الإسراء السنون المستفرال المستفرال

ن (إن عبادي أيس لك عليهم سلطان وكفي بريك وكيلا) . (١٥ الإسراء)

لقد كانت قضية "الشر" ووجوده في المجتمع من المسائل التي شفلت الفكر الديني من أقدم العصور حتى لقد قامت أديان على أساس وجود السهين إله للخير، وإله للشر أو إله النور، وآخر الظلام، وهذا لكبير دليل على قصور الفهم البشرى عندما يتصدى لقضية الألوهية فهو بجعلها نوعها مهن السجال بين قوتين لن يسفر بالطبع إلا عن صراع. في حين أن الفرض الذي قدمه الإسلام هو الحل الأمثل فقد أبرز الشيطان - ما بين الحقيقة المادية والمجاز النظري - كرمز للشر الذي يتأتي بالدرجة الأولى من الاستعلاء والأثرة والأنانية وغلبة الذات عدما رفض السجود لآدم بحجة أنه خير منسه (خلقتني من نار وخلقته من طين) وأن هذه الطبيعة فيه قد نفعنه الإغهواء آدم، ومن ثم فإن الله تعالى ترك له هذه المهمة الته خلق الها أو التي اختارها، ولم يخش على المؤمنين لأن هداية الأنبياء تحصنسهم من هذه الغواية، وفي الوقت نفسه فإن هـذه الغوليسة، ومــا مستأخذه مـن صــور وممار سات تثير في نفوس الصادقين قوة المقاومة فيز دادوا إيمانا، أما من هم دونهم فأمامهم درجات عديدة من الملوك التي يخلطون فيسها عملا حسنا بعمل سبئ ، وقد لا تفوتهم التوبة بعد الندم، فإذا استسلموا تمامـــا أو حتـــ تمادوا فإنهم يكونون مثلا مروعا يردع المؤمنين من أن يتردوا فيه. ولم يكن هناك مناص من هذا كله. لأن الشر على سوئه كهان لازمها لكسى تهرز خصيصة الخير، فبضدها تتبين الأشياء كما فطن إلى ذلك الشاعر، ومن هئسا كان لابد من وجود الشيطان، ولابد من أن يقوم بدوره الرجيسم، مسا دام الله تعالى قد أراد الحياة الإنسانية أن تكون دار البتلاء واختبار وأن يقوم المجتمع على أساس الحرية والاختيار، ولهذا يكون أقل نقاء من مجتمـــع الملائكـة. الأمر الذى جعل الملائكة تعجز عن فهم حكمة استخلاف الله لهذا المخلــوق، ولكن الله تعالى يعلم ما لا يعلمون .

ولوضحت آبات عديدة أن لا أحد يفلت من غواية الشيطان حتى الأنبياء أنفسهم، بل لقد بدأت الحياة الدنيا نتيجة لغواية الشيطان الأولى الآدم ثم تواصلت هذه الغواية مع ظهور الأنبياء فقال: (وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى القي الشيطان في أمنيته، فينسخ الله مسا يلقى الشيطان ويحكم الله آياته والله عليم حكيم) (٢٥ الحج) ..

وتحدث القرآن عن لخطاء للأنبياء في غير ما كلفوا بتبليغه فقال عن أدم (فنمسي ولم نجد له عزما) وعن سليمان (ولقد فتنا سليمان والقينا علي كرسيه جميدا) وقال عن يوسف (ولقد همت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربه) وروى عن موسى (قتلت نفسا فنجيناك من الغم وفتناك فتونسا) وقسال عن ذي النون (وذا النون إذ ذهب مغاضبا لربه فظن أن أن ن نقسدر عليه) وقال عن محمد تلل (ووضعنا عنك وزرك الذي انقض ظهرك) (وأن كادوا ليفتونك عن الذي أوحينا إليك لتفتري علينا غيره، وإذا الاتخسنوك خليلا. وأولا أن ثبتناك لقد كنت تركن إليهم شيئا قليلا إذن الأفقاك ضعسف الحياة وضعف الممات ثم لا تجد لك علينا تصيرا )(ا). (٧٣ - ٧٤ الإمراء) ..

ولم ينف الأنبياء لنفسهم ذلك فكلهم مثل يوسف ﴿وإلا تصرف عنسى كيدهن أصب إليهن وأكن من الجاهلين ﴾ فالأنبياء جميعا محفوفون برعاية الله وهذه الرعاية تجعلهم ينتصرون على الشباطين، ولكنهم بدونسها يصبحون كبقية البشر. وقد قال النبي إن الشيطان يسرى من الإنسان مسرى السدم، وقال إن لكل واحد شيطان فلما سألوه "حتى أنست يسا رسول الله" أجاب

 <sup>(</sup>۱) لا نجهل ما تذكره كتب التفسير عن هذه الآيات. لكن ظاهر الكلمات والسياق بأباها. وليسس الأنبيساء
 بعد بمعصومين لولا رحمة الله لهم وفضله عليهم . `

بالإيجاب ولكن الله تعالى نصره عليه - فلا يتصور، والأمر هكذا أن يخلسو مجتمع بشرى - إسلامى أو غير إسلامى من غواية الشيطان لأنه فى النهايسة مجتمع بشرى وليس مجتمع ملاتكة (١)

بل لو أخذنا بالقياس فإن أعظم ما يفترض أن يقسوم بسه الشهاطين . يكون في مجتمع إسلامي، لأن مهمة الشياطين هي فنته المؤمنين .

وأبرزت الآبات المجالات التي يمكن للشيطان أن يؤتى الإنسان منسها وهي المال، والنساء، بالإضافة إلى السلطة التي تعود بذرتها السبي الأثانيسة والكبرياء، والاستعلاء، والزهو، وحب السيطرة الذي يتجلى عادة في مجسال المحكم، ويفسده.

وطبقا لهذا لا يكون مستغربا أن تظهر صسور عديدة اممارسات خضعت للشيطان في مختلف الحالات. فيظهر الاستبداد في السياسة، والتفارق في الثروات ما بين الذين يتضورون جوعا والذين ينتفون تسراء، ويلوث النفاق والكنب الأقوال والأقعال وتظهر "الكاسيات العاريسات" ليس فحمب على الشواطئ، ولكن في شوارع المدينسة، وتتتشر دور السينما، والمسارح، والملاهي، وتروج الصحافة الصغراء، وروايات الجنس والغسرام النخ ..

و لا يتصور مجتمع بشرى لم يمارس فيه الشيطان مهمته في هذه المجالات، ونرى شواهد لها في كل المجتمعات، والفسرق بيسن المجتمع

<sup>(</sup>٢) لقد ثار التساؤل عن مصير الشيطان في اليوم الآمر، فهو في فتته للناس وإشاعته المتكرات إنما كان يعمسل برحصة من الله، وإن كان بالطبع قد أعطأ عطأ فاحشا عندما رفض إطاعة الأمر بالسعود، ولكنه ما كسسان يمكن أن يعصى الله عارقا إطار القدرة الإلهية. ومع أن الحديث عن هذا هو مما يخرج عن إطار الموضوع، ومسا نصح دائما بتحديه باعتباره يتعلق بالمشيئة الإلهية، وأنه من الغيب الذي لا يكون لنا ما نقوله عنه إلا ما يقولسه القرآن، ولكن لعل الله تعالى أعطانا إشارة عندما علقه من نار، وعندما ما يقذف به في النهاية في النار ليسفوب ويتنهى .. من النار بدأ، وإلى النار يعود ..

الإسلامي وبقية المجتمعات البشرية أن المجتمع الإسلامي لديه مـــن القــوى الإيمانية والخيرة ما يحد من مدى فجور وانتشار هذه المويقات وأن يصمــــد بدرجات متفاوئة أمام هذه المهالك والمغريات .

وكان من نكاء الشيطان أن أخفى عن المسلمين القدامى والمحدثين الهمية ومنزلة الحكم، والآثار المدوية الإضاده بحيث لم تكن محل ملاحظة وتعقب المصلحين، قدر ما ضخم من أهمية أثار الاقتتان بالمرأة، وضرورة العمل بكل الطرق للحياولة ما بين المجتمع الإسلامي وهذا البلاء المستطير.

وكان هذا الموقف هو الذي سمح لمعلوية بأن يحول الخلافة الراشدة الى ملك عضوض، مع حرص المجتمع على الوقوف من المرأة موقفا ظلل أنه الموقف الإسلامي وكان هذا دليللا لا يدحل على غفلة المجتمع الإسلامي وتخلف تقديره، واختلال الموازين في وقت مبكر جدا، ولأسلب عديدة لا يتسع المجال لتفصيلها، ليقضى الله أمرا كان مفعولا وتحقق نبوءة الرسول عن تحال عرى الإسلام عروة عروة الفاولها الحكم وآخرها الصلاة

ونحن لا ندين الأسلاف فقد كان هناك أسباب عديدة أدت إلى هذا الموقف ولكن ما نرى أنه يستحق اللوم هو موقف الفقهاء المعاصرين الذين كان عليهم أن يروا ما دق على أسلافهم، أو أن يتحرروا من قوى الرواسب التي تحكمت في الأسلاف.

فما قيمة الضرر الذى تحدثه لمرأة ترقص وهى ترتدى زيا يكشف أكثر مما يحجب أمام قرارات حاكم مطلق يذل ويتحكم فى معارضيه. علسى الأقل إن إساءة المرأة أن تلحق إلا بأقراد جاءوا بمحض إرادتهم، بل دفعوا أجرا للدخول لكى يشاهدوا هذه المنكرات ..

وما قيمة مسرح أو مرقص يصخب رواده ويرقصون أو يشهاهدون أفلاما جنسية إزاء وضع يقضي باستغلال العمال وتشغيلهم سهاعات طويلة

نتهك صحتهم لقاء أجور هزيلة لا تفى بحاجة الأفواه الجائعة، أو يستخدم وسائل الاحتكار والغش لمضاعفة أرباحه .

ان مجرد وجود المشاهد التي تثير الأغراء بختلف عسن الوجسوب الذي يتضعنه أي قرار سياسي فوجود مشاهد الفئتة والأغراء لا يقوى وحده على جنب المشاهد، لأن عددا كبيرا من العوامل قد يحول دون تلسك مسن صلابة، أو مشغولية، أو خوف الخ.. ولكن قرارا سياسسيا يصدره الحاكم يطبق فورا وعلى جميع من ينطبق عليهم هذا القرار، حتى لو كانوا كا المواطنين، وقد يجعل الأغنياء أكثر غنى، والفقراء أكثر فقرا وقد يشل الحريات ويفرض الخوف والرعب والإرهاب على الناس ويمتهن الكرامات ويقهر النفوس، كما يحدث في معظم نظم الحكم في الدول الإسلامية قديما وحديثا .

أن الرسول عندما رأى أعرابا في أسمال "أحمر" وجهه "كأنما فقيئ في وجهه حب الرمان" لأن مشاهدة هذه الأسمال يثير الخجل، وأسم يعستعد الرضا إلا بعد أن خطب وانهالت عليهم الملابس من كل حدب وصوب ولكن الإسلاميين المحدثين لا يستشعرون خجلا أمام مظاهر الفاقة المدقعة.. وإتمسا يحسونه أمام امرأة عارية ..

وهكذا فإن غواية الشباطين لابد وأن توجد في المجتمع الإسلامي صورا من التعدديات والممارسات المخالفة والنابية عن أدب الإسلام مسواء كان في شهوات الجنس أو دعوات الثراء والاستزادة من المسال، أو النظم التي تعدر الجماهير لخدمة الحاكم وتغرض حكم القوة.. ويغترض أن يكون لدى المسلم الكياسة والفطنة للتمييز بينها على أساس خطورتها على المجتمع وأثارها الوبيلة وأن يمنح الأولوية لكل ما يمس الحكم، ويتلوه ذلك ممارسات الإثراء والتكاثر وأخيرا فتلة المرأة والجنس، وله بالطبع حق مقاومتها جميعا بكل الطرق، أو التحصن من الوقوع في شراكها وقد يجد فيها ما يستثير فيسه التمسك بدعوته والحرص عليها.. وعليه في الحالات التي يعجز فيسها عسن التمسك بدعوته والحرص عليها.. وعليه في الحالات التي يعجز فيسها عسن

ضبط نفسه ويتغلب عليه الضعف. أن يستنرك هـــــذا بالنوبـــة والاســـتغفار والقبـــام بالأعمال الصالحة التي تجب السيئات .

وهذا الأسلوب يختلف جذريا عن أسلوب الفقهاء في سد باب الذريعة ومحاولة حماية الفرد المسلم في "صوبا" تبعده عن المغريات، وقد عالجنا تلك النقطة في كتابات عديدة وأوضحنا أفضائية الأسلوب القرآنسي وحيويت وفعالية على أسلوب سد الذريعة ..

\* \* \*

وقد يقول قاتل ما هي الحكمة التي أرادها الله تعالى مسن هذه "التمثيلية" فنقول هل هناك أروع وأعظم من إيجاد هذا المجتمع الإنساني العظيم الذي يضم المليارات كل واحد له شخصيته المنفردة، وله اهتمامات الخاصة، وكل هذه الصور الراتعة، المتوهجة، من نشاط الناس في أربعة أركان الأرض وانشطتهم من صناعة وزراعة وفنون وآداب واكتشافات واختراعات؟ أن المصور الذي يرسم أو النحات الذي ينحت مائة شخص مثلا كل واحد مختلف عن الأخر يعد عبقريا فما بالك بالذي يخلق بالفعل الملابين ويعطيها القوة والحياة والعقل والذكاء والعواطف والشهوات، والشخصية الخاصة. هل هناك أروع مما وصل إليه المجتمع أو الصناعة والإدارة والتنظيم الذي توصلت إليه الفنون أو أدق وأعجب من أسرار الصناعة والإدارة والتنظيم التي تسير عجلة هذا المجتمع في نعومة ويسر.

لقد أسلم الله تعالى هذه الأرض للإنسان فأضاف إلى جمالها السبرى الطبيعي جمالا حضاريا أضاء كل جنباتها بالنور وغرس في تربتها الزهرو وأقام على أرضها ناطحات السحاب والمصانع التي تصنع الطائرات والمهزة التلفاز والصواريخ التي تنطلق محررة لأول مرة من إسار الجانبية الأرضية وتصل لأول مرة إلى كولكب أخرى غرير الأرض.

وأقام الجامعات ومعاهد الأبحاث والمستشفيات ودور الفنون على لختلافها من موسيقى أو تمثيل أو سينما.. وهناك الملايين والملايين من البيوت فيل من موسيقى أو تمثيل أو سينما. وهناك الملايين والملايين من البيوت فيل كل منها أسرة تستمتع بالدفء والحب والسعادة، وإذا كان هذا ليس حظ كل البشرية، وإنما هو مقصور على الدول المتقدمة، فليس هناك ما يقلف أسلم بقية الدول الموسول إلى هذه الدرجة كما قد يكون لدى هذه الدول من ديس أو فكر أو قيم ما تفتقده الدول المتقدمة ..

وعندما يجاوز التطور البشرى حده، ويبلغ غايته بحيث يظن الإتسان أنه أصبح سيد الكون عندئذ يؤذن الله تعالى بنهايته لأنه جاوز طوره وقسره، ومن رحمة الله أن هذه النهاية لا تعنى الفناء والعدم وإنما هي مقدمه لعسالم أخر يختلف اختلافا تاما عن عالم الحياة الدنيا عالم نتجلى فيه قدرة الله التسى لا يحدها حد ولا يشويها نقص .

فكيف لا يكون في هذا كله من بدأ الخلق حتى أعادته حكمة وغلتيــة وروعة تأخذ بالألباب .

# الفصل السامس

# آليات ضبط التعددية

قد ببدو أن التعدية لبست في حاجة إلى آليات لضبطها لأن طبيعة التعدية تسمح بكل التوجيهات والتيارات، وبهذا يمكن لكل ناقد أن ينتقد ولكل مصلح أن يصلح، فهي كالحرية تصلح أخطاءها وشططها بنفسها ولكن التجربة تعلمنا أن الآليات الطبيعية تتعرض لعوامل ذاتية عديدة تحولها عن غايتها أو توهنها، وما النقص في الرأسمالية – وهي تطبيق الحرية في الاقتصاد – إلا أنها اعتمدت كليه على آليات السوق وقوانينه كالعرض والطلب والمنافسة وغيرها التي ظهر أنها غير كافية.

كما دفعت الديمقر اطية غاليا ثمن افتقاد الضو ابسط إذ نشسات بيسن أعطافها الدعوات الشمولية التي أودت بها ولم ينفعها افقتاح تعدديتها أو لنفساح حديتها، لأن عملية الهدم أسهل مسن عمليه البنساء و لأن استهواء العواطف والشهوات أكثر تأثيرا من استهداء العقل واستلهام الحكمة. وتعلمنها المباريات الرياضية ضرورة وجود تخواعد اللعبة "التي تحول دون انحسراف اللاعبين، كما نجد لكل لعبة حكمها الذي يطبق هذه القواعد ويؤاخذ كل مسن ينحرف عنها ولم يقل أحد إن قواعد اللعبة ووجود الحكم يضيقان من الحرية أو يعرقلان اللعبة. فالكل يجمع عليها دون استثناءات ذلك أن وجود قواعسد

اللعبة واحترامها هو وحده الذَّى يكفل مضى اللعبة واستمرارها وتجلسها ويحول دون تعثرها والحرافها .

من هذا فإن من المهم النتابت من وجود آليات اضبط المعالجات لا تعد حجرا على التعدية، ولكن تنظيما لها حتى لا تهدر التعدية نفسها بنفسها أو ينتهى الأمر فيها إلى مجرد عرض الآراء. فيان الغرض من التعدية – في النهاية – التوصل إلى أوضاع تحقق الأهداف المطاوية ويكمل بعضها بعضا، وبهذا يتحقق الوصول إلى الهدف وينتفي أن تتبدد الجهود سدى أو أن تحطم بعضها بعضا، ولكي تظلل المعالجة مستمرة الضمان حسن التطبيق أو علاج ما يكشف عنه التطبيق من مآخذ.

# توفر درجة من الوعى السليم بالإسلام ..

للتعددية في مجتمع إسلامي طابعها الذي يميزها عن التعددية في مجتمع غير إسلامي. لأن الخصوصية تغرض نفسها، وتعدد من مغومات الشخصية العامة وليس الغرض من التعددية طمس هذه "الشخصية" الإسلامية، أو المصريسة التسي تعدد خصوصية أخدري ولا تتعارض الخصوصية الإسلامية مع الخصوصية المصرية، فهذه الأخيرة تقدم إضافة خاصة، وهما معا لا يتعارضان مع التعدية.

ويعد توفر قدر من الوعى الرشيد بالإسلام من العوامل التى ترشسد التعدية وتجنبها الانحراف نحو اتجاهات قد تكون سليمة موضوعيا، ولكنسها غير مواتية في مجتمع إسلامي أو مصرى أو أنها تؤدى إلى إذابة أو طمس لخصوصية تمثل إضافة وتمييزا.. ويفترض أن يغسرس الأبوان، ويصفة خاصة الأم بذرة هذا الوعى في الأبناء. ثم تتولاه المدرسة ووماثل الإعسلام بتوسيع إطاره، فما لم يفهم الإسلام فهما رشيدا مرنا متفتحاً. فقد يؤدى هسذا

وما بين الخصوصية التي لايد وأن تكسون لتعديسة فسي مجتسع اسلامي، وما بين العمومية التي تفترضها طبيعة التعدية الحسرة التسي لا تعرف حدودا أو قيودا يوجد موطأ القدم الذي تقف عليه التعديسة فسي مجتمع إملامي / مصرى، ويتفاعل من منطلق لا يضيق به الإسلام بسل يمكن القول إنه إسلامي خالص هو حرية الفكر التي إن وصلت إلى الإطلاق في القول والكتابة فإنها عندما يراد تطبيقها لابد وأن تصطسدم بضرورات الواقع التي قد تكون من القوة بحيث تغلب من يغالبها .

ويحل الإشكال أن الإيمان ما دام صادرا من أفراد، ومسا دام يتبسع الطريقة التي تمليها "قواعد اللعبة" أعنى أن تكون بالحكمة والموعظة الحسنة فإن درجة من الإصلاح سنتحقق وستتخلخل الصغوف العريضة للمعسارضين وتتأثر الرواسب المذهبية، وستكسب الدعوة أنصسارا ومسع مسر الزمسن، وبمواصلة الجهود سيمكن التوصل إلى الانتصار في النهاية .

وفى الوقت نفسه فإن حرية المعارضين في غرض وجهات نظرهم الحفاظ والانباع وضرورة ملاحظة اعتبارات عديدة ستحول دون السزلاق أراء الذين يريدون الإصلاح والتحرر من إسار الماضيي السي درجة من الشطط التي لا يمكن التحكم فيها مما قد يؤدي إلى حالة من الفوضي والتحلل يمكن أن تتنقل من مجال الفكر إلى مجال العمل ويكون لها نتائج سلبية مسيئة على اقتصاد وأوضاع البلاد وهو أمر غير مطلوب بالطبع.

وعندما يكون التعصيب وضيق الأفق مستوليا على جماهير غفيرة - كما هو الحال للأسف في معظم الدول العربية والإسلمية - فإن عملية التعديية ستكون شاقة وقد تتحول من السجال الفكري إلى العراك اليدوي أو التهديد بالقتل وليس هناك من حل "مشفى" جاهز، وقد يكون أقسرب المطلول هو إبراز توجيهات القرآن الكريم (قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سسواء بيننا ويينكم إلا نعبد إلا الله، ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا أريابا مسن دون الله فإن تولوا فقولوا أشهدوا بأنا مسلمون) . (٦٤ آل عمران) ..

كما يؤدى إلى نقبل التعديبة التعريف بآداب الائتلاف والاختلاف فسى الإسلام التي أشرنا إليها في الفصل السابق واستيعابها تماما .

# الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ..

يعد الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر — أحد ضمانية التعديسة لأنه ليس إلا ترخيصا بحرية الفكر وتأكيدا عليها إيجابا وسابا — وأو أنعستم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر لكان من المحتمل دخسول متكسرات لا عداد لها دون لحتجاج أو نقد ولكان من الممكسن لبعضها القضاء على التعديية نفسها، ولكان من الممكن أيضا أن لا يوجد المعروف، أو أن تكسون ممارسته ممارسة سيئة دون أن يوجد من يصحح السقيم ويستكمل الناقص أو تكون القاعدة في هذا المجتمع هي "ألانا مالية" "أنا مالي" ..

ولكن إساءة فهم الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر بمكن أن تجعل منه أداة لوأد التعددية، أو الحيف عليها لا أن يكون ضمانا لها. عندما بتخذه لتصار النظرة الأحادية، وأصحاب شعار "قسولا واحدا "سلاحا بتارا يسلطونه على كل صاحب نظرة مختلفة، وقد لا يتسبب عن هذا شر مستطير ما دام محصورا في إطار الفكر (أو اللسان – كما يشير الحديث المشهور "من رأى منكم منكرا فليغيره بيده، فإن لم يستطع بلسانه، فإن لم يستطع فبقابه وهذا أضعف الإيمان) ولكن يغلب أن ينتقل من إطار الفكر واللسان السين مجال اليد والعمل لأن الحديث جعل الأولوية للتغيير باليد، وإنما جعل اللسان والقلب عند عدم الاستطاعة .

لقد جاءت صياغة الحديث الذي يعد عماد هذا التوجيه مختلفة عــن صياغة القرآن. فهذه الأخيرة تقتصر على الأمر بــالمعروف والنــهى عـن المنكر في حين أن الحديث يتضمن تغييرا لا مجرد أمر ونهى وحدد له ثلاث مستويات هي اليد، واللسان والقلب، ولابد لاختلاف هذه الصياغة من مبرر.

فى نظرنا أن تضمن الحديث التغيير باليد إنما يراد به حالات معينسه لا يكون فيها بديل آخر. فإذا وجد أحدنا فردا يحاول القيام بجريمة ما كسأن يشعل تارا في بيت أو يضرب حيوانا بقسوة.. أو حتسى يحسلول الانتحسار عندئذ يصبح اللواذ باليد أمرا لا مناص عنه.. أما ما يورده الفقسيهاء عن سلطة للفرد على آخرين تعطيه حق التأديب كسلطة الأب على الابن والنوج على الزوجة، فهذا ما لا نفضل الخوض فيه تأسيا بالرسول الذي ما ضسرب أحدا قط، ولا خادما.

ونعتقد أن تغمير حديث "من رأى منكم منكرا.." لابد أن يستصحب الآيات العديدة التي حدد الله تعلى الرسل طريقة التيليغ، وضرورة الاقتصار عليه، والحذر من أن يأسى الرفسض المشسركين. أو أن يحساول اكتمساب الإيمان بمختلف الطرق. فمن غير المعقول أن يتصسور أحد سن عامسة المسلمين أو خاصتهم أنه أكثر غيرة على الإسلام من الرسول، أو أن عليسه أن يقعل أكثر مما وجه القرآن رسوله ..

ويلحظ هنا أن القرآن أكد هذا المعنى مسرارا واتكسرارا وأوضسح للرسول ..

- ایس علیك هداهم، ولكن الله یهدى من بشاء)
- (إلك لا تهدى من أحببت ولكن الله يهدى لمن بشاء) (٥٦ القصص)

(أفمن زين له سوء عمله فرءاه حسنا فإن الله بضل من يشاء ويهدى
 من بشاء فلا تذهب نفسك عليهم حسرات إن الله عليم بما تصغون )

(٨ قاطر)

(أفأنت تكره الناس حتى يكونوا مؤمنين )

وحدد القرآن للرسول ما يقطه عند إعراض من يدعوهم ..

- (و إن كذبوك فقل لى عملى ولكم عملكم. أنتم بريئون مما أعمل وأنسا
   برئ مما تعلمون).
- (فلعلك تارك بعض ما يوحى إليك وضائق به صدرك أن يقولوا لو لا أنزل عليه كنز أو جاء معه ملك إنما أنت نذير والله على كل شئ وكيل)
   (١٢ هود)
- (وإن ما نرينك بعض الذى نعدهم أو نتوفينك فإنما عليك البلاغ
   وعلينا الحساب).
  - (فأصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين) .
  - (فإن تولوا فإنما عليك البلاغ المبين) .
- (نحن أعلم بما يقولون وما أنت عليهم بجبار فذكر بالقرآن من يخساف
   وعيد) .
- (كذلك ما أتى الذين من قبلهم من رسول إلا قالوا ساحر أو مجنون،
   أتواصوا به بل هم قوم طاغون فتول عنهم فما أنت بملوم).

{۲۰ – ۵۰ لذاریات}

و الذين اتخذوا من دونه أولياء الله حفيظ عليسهم ومسا أتست عليسهم
 بوكيل) .

(أما من استغنى فإنت له تصدى وما عليك ألا يزكى).

(ه – ۷ عيس)

(فذكر إنما أنت مذكر لست عليهم بمصبطر) . (٢١ – ٢٢ الغاشية)

وهذه الآيات التي تقصر صلاحيات الرسول على التبليغ دون محاولة الهداية تقرر حق الآخرين في الرفض، وأرجاء حسابهم إلى الله تعالى يسوم الدين، وتوجه الرسول لأن لا يستشعر غضاضة من ذلك أو يحس ضيقاً لأن الله تعالى يعلم ما لا يعلمه من طبيعة النفوس التي جبلها الله، وأن الإلحاح في الوعظ أو الجنب قد يوجد أثرا عكسيا. في حين أنه لو ترك وشأنه فريما يعيد النفكير فيتوب ويتوب الله عليه وقد يعمل الكثير من الحسنات ليكفر عن سيئاته ويجعل الله تعالى سيئاته حسنات.. فضلا عما يعلمه الله من غيسب لا يعلمه الرسول، فقد يكون لهذا الرافض مستقبل في الإيمان وخدمه الإسلام، وهل هناك من كان أشد عداوة للإسلام - في فترة ما - من خالد بن الوليسد وعمرو بن العاص، وقد أصبحا من قادة الإسلام الإعلام .

هذه كلها آفاق قد لا يلم بها الأمر بالمعروف والناهى عسن المنكسر خاصة إذا لم يكن عميق الخبرة بالنفس الإنسانية، وهي صفة قلما نتوفسر لعامة الناس، وإنما نتوفر لديهم بدلا منها الحماسة والانتفاع. فهذه الآيات ترسم للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر الموقف الأمثل بحيث يعسرف أن دوره ينتهي بمجرد الأداء باللسان أو القلب. أما تطبيق التغيير باليد فلا يكون إلا في حالات الضرورة المحددة التي أشرنا إليها آنفا، وفسى غسير هذه الحالات نكون أي محاولة لتغيير المنكر باليد مجافية تماما لمسروح الأيات، وأن يكون الأمر بالمعروف والناهي عن المنكر أكثر حرصا على الإسلام من الرسول الذي كلفه الله بحمل رسالة الإسلام وأن تكسون عاطفته أشد وحرصه على الهداية أعظم، ومع هذا فقد وجهه القسر أن (ومسا عليك ألا

فهذه الآيات هي التي تفسر طريقة فهم وتطبيق حديث تغيير المنكس وهي حاكمة عليه، وضابطة له لأن من أعسر الأمور التفرقة ما بين النيسة الموضوعية الخالصة في التغيير، وما يمتزج بها امتزاج اللحم والدم مسسن مشاعر شخصية، والطباعات خاصة ورغبة في التهي والأمسر والتسخط والنتر وهي تعود إلى الزهو والغرور، وهما من الموبقات ، ومحلولة تلبيس المعنى الخاص الثوب العام، وهي صورة من النفاق النفسي الذي يتطرق إلى النفس بأخفي من دبيب التمل ..

ومما يلفت الانتباه أن كل الكتابات النقليدية عن الأمسر بالمعروف والنهي عن المنكر وتغيير المنكر باليد لنحصرت في تدمير المعسازف ومسا يمت بصلة إلى الموسيقي وتحطيم أواني الخمسر وإلسزام النعساء بالنقساء والخمار الخ.. وقد استهلكت هذه المجالات الثلاثة جهود كل الكائبين عن هذا الموضوع من الفقهاء القدامي حتى الكتاب المعاصرين، ولسم يتحسرك أمسر بالمعروف أو إنهاء عن المنكر لمقاومة استبداد الحكام الطغاة.. ولسم يفكسر أحدهم في التنديد باستغلال الأغنياء الفقراء ووجود من لا يملك قوت يومسه.. ومن يوجد لديه القناطير المقنطرة من الذهب والغضة، ولم يثر تسائر علسي الجهالة والأمية في حين أن أول كلمة في الإسلام كانت اقرأ.. وأن رمسالة الإسلام كانت إخراج الناس من الظلمات إلى النور، وأنه عندما أراد أن يصم العهد السابق عليه أطلق عليه "الجاهلية".

وهذه الاتجاهات بالإضافة إلى ما أشرنا إليه في الفقرة السابقة عسن الدعاء الغضب الله والثورة لمحارمه وبخول العلمل الذاتي في ذلك هسو مسا يوضيح لنا أن الصورة في أذهان "الإسلاميين" سواء القدامي والمحلثين عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر تختلف عما أمر بسه القسرأن وطيفه الرسول . مما يوحي بأن ما يجاوز الأمر باللسان أو النية في القلسب إلى ممارسة تغيير باليد منسوخ بنص الآبسات القرآنية، باستثناء حسالات

ونرى أن هذه صورة سقيمة لنطبيق الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وإن كانت وليدة طبيعية للمناخ المعودى وللغقه النقليسدى (البدوى) السائد فيها .

أما الصورة المثلى فيفترض أن تختلف شكلا وموضوعا. ففى الشكل تأخذ طبيعة جماعية وليست فردية، وذلك بتكوين الجمعيات والهيئات الله. لأن العمل الفردى، وأن كان له أهميته التي يحرص عليها الدين ويحميه مسن الأفتيات باعتباره ممثل الحرية الفردية الثمينسة، والتسى هسى اسساس كل الحريات. إلا أنه لم يعد – أى العمل الفردى – فعالا فسى عسالم التنظيسم والمتنهيج.. وأما في الموضوع أو المضمون فيجب التركسيز علسى الأمر بالمعروف أكثر من النهي عن المنكر، ليس فحسب انباعا المترتيب في الأيسة، ولكن أيضا لأن الإيجاب أفضل من السلب. ويغطى هذا المضمون مجالات مثل إشاعة الثقافة والمعرفة والإلمام بالمهارف المطلوبة للمجتمسع وتعليسم الجاهلين، وقضايا العدالة الاقتصادية والتكافل الاجتماعي الخ.. وقد يسؤدي الجاهلين، وقضايا العدالة الاقتصادية والتكافل الاجتماعي الخ.. وقد يسؤدي وبهذا تتحقق التعدية ويظهر الرأي والرأي الآخر ويتصارعان فسي مجسال الفكر ويتحقق الثراء للقضية، ويظهر في النهاية الرأي الأفضل، حتى وأن لم يغرد بالساحة لأن هذا ينافي طبيعة التعدية .

#### منتضيات التعدية في المجتمع الإسلامي:

إذا أردنا من باب التحديد تعيين ما تستتبعه التعددية في مجتمع إسلامي لقانا إن أول قاعدة تتبثق منها التعددية نفسها هي الحرية كمنطلق لكل خطوة في النشاط الفردي والجماعي، وقد أوضحنا أن الإسلام - على خسلاف مسايظن الناس أو يذهب إليه كثير من الدعاة - لا يتناقض مسع فكرة الحريسة كأصل والتعدية كمظهر وتطبيقه لها فإن توحيد الله لا يحتمل تأويلا ويستتبع التعددية في كل ما عداه، كما ذكرنا، والحرية لها ما يقابلها في "اللغة" الدينيسة

وهو مبدأ البراءة الأصلية وأن الأصل في الأشياء للحل ما لم يرد بتحريمـــه نص صريح من القرآن .

فضلا عما توصلنا إليه من أن الحكمة أصل من أصدول الإسلام يجب أن يستلهم عن وضع السياسات، وهي ما يبعد التعصب وضيق الأفدق والاقتصار على ما ورد في الكتاب لأن النص عليها وارد في الكتاب نفسه.

ونطاق الحرية في الإسلام في مجال الفكر والاعتقاد لا يحده ألا تحول ممارسة هذه الحرية إلى ممارسة قنف وسب أو جعلها وسبلة ابتزاز. أما أي حرية تقوم على منطق وتستند على حجة فلا يجوز أن يوضع عليها قيد، وبالنسبة للحريات الاقتصادية والسياسية فإن التحفظ الوحيد عليها هسو العدل حتى لا تتحول الحرية إلى استعباد الجمهور أو التحكم في الشعوب.

والأخذ بالتعدية في المجتمع يستتبع وجود صور من التعديدة في المجال السياسي كتداول السلطة وحرية المعارضة وتقييد صلاحيات الحاكم بإرادة الشعب الخ.. وهي تستتبع في المجال الاجتماعي ظهور منظمات المجتمع المدنى وهيئات الإصلاح وكل ما يرى بعض الناس أنه جدير بان يعالج عبر هيئة تنظم هذه المعالجة وتعطيها طابعا جماعيا كما يجب أن تكون هناك صحافة حرة تماما باعتبارها "رسالة" فكرية بحيث لا يجوز حتى للمؤسسة الصحفية نفسها أن تحد من هذه الحرية أو تضع القيود عليها. كما يغترض أن توجد المنظمات النقابية طبقا لما يراه العمال أنفسهم باعتبار أنها هبئات يؤسسونها بأنفسهم للنفاع عن حقوقهم ويدخل في هذا كافة الحريات النقابية الذولية .

وهناك المجال الحساس المغنون والأداب من شعر أو رواية أو قصسة أو تمثيل أو سينما أو موسيقى أو أغان أو رقص.. فكل هذه يجب أن ينظسر إليها باعتبارها وسيلة للتعرف على ملكات النفس الإنسانية، ومسا يمكن أن تقدمه من عطاء وإضافة ونقد وإصلاح أو حتى إشباع لعواطف والاستمتاع

بلهو.. فهذه كلها يجب أن تكفل لها الحرية رغم ضيق كثــــير مــن الدعــاة الإسلاميين الذين يرون في بعضها إشاعة المقحشاء.. وقد عالجنا هذه النقطــة عندما تعرضنا الأثر غواية الشياطين التي لا مناص منـــها وقــد أوضحــت التجربة وطبائع الأشياء أن فرض الرقابات -كائنة ما كانت الحجة - يوجــد مفاسد أكثر من التي أريد تجنبها ومن ثم فلا يجوز أن يكون عليها رقابــة إلا إذا وجد الرأى العام أن بعضمها يمتهن المشاعرهم، ويطلب بالتنخل

ونحن نرى أن الخطة المثلى أن يترك هذا المجال الأصحابه يتحملون مسئولياته ونقع عليهم أوزاره، كما يستحقون أمجاده، أما الدولة فلا تتدخل، سلبا و لا ليجلبا وتتفض يديها منه، وأما الفقهاء فلديهم مندوحة اعتباره انعكاسا الفجور الذى ألهمه الله تعالى النفس الإنسانية أو أنه حرث الدنيا ومتاع العاجلة الذى يتولى الحساب فيه الله تعالى يوم القيامة.

وفيما نرى، فإنه ما دام أصل التعدية - وهو الحرية - هو ما يتقبله الإسلام فإن التعدية ومقتضياتها لا تختلف في المجتمع الإسلامي عما هـي عليه في المجتمعات الأخرى إلا في المدى والدرجة وليـس فـي النـوع أو الكيف. لأن الإيمان بالقيم الإسلامية يحول دون الجمــوح والشـطط الـذي تتصف به مقتضيات التعدية في بعض المجموعات الأوربية الحديثـة. لأن المجتمع الإسلامي، وإن كان جزء من المجتمع البشرى الذي يخضع لقوانيـن عامة - فإنه مجتمع متميز له خصائصه التي ترتفق على الصفة العامة الــه. وأن لم تجرده منها ...

# من مكتبة الألياء

- نحو فقه جدید
- في ثلاثة أجزاء ..
- استراتیجیة الدعوة الإسلامیة فی القرن ۲۱
   کما تراها دعوة الإحیاء الإسلامی ..
  - مطلبنا الأول هـ و الحـــرية ..
    - تثوير القرآن ..

\_\_\_\_\_ يصدر قريبا \_\_\_\_\_

الإسلام دين وأمة وليس دينا ودولة الكتاب الذي سيحسم قضية الحكم في الإسلام .

# ملحـــق عن دعوة الإحباء الإسلامي

# ملاق عن دغوة الإكياء الإنسلامي (€)

## فگر وفقه دورة الإحياء الإطلادي

أشرنا ببعض الإجمال إلى تميز دعوة الإحياء الإسلامي على غيرها، وقد أن الأوان لبسط هذه الفكرة وإقامتها على قواعدها.

فالدعوات الإسلامية قد تدخل ميدان الإصلاح بفكر سلقى فلا تجدد شيئا. بل تفرض القديم على الجديد وتتمسك بما جاء به الفقهاء لأتهم لم يتصوروا أبدا أن من الممكن الاستغناء عنهم، باختصار تريد أن تعيد الساعة إلى الوراء، وتأبى طبائع الأشياء ذلك. ومن ثم فعملها كله مردود وليسس إلا صورة من التماحك مع العصر.. وقد تدخل لعلاج ناحية واحدة، وقلما يمكن تحقيقه لأن الناحية الواحدة مرتبطة ببقية النواحى ولا يمكن إصلاحها علسى حدة، وقد تدخل الساحة حاملة شعارا أخاذا مثل "الحاكمية الإلهية" دون أن تعنى بدراسة المضامين العملية له والوسائل التي يمكن بها تطبيقه وأثار ردود الفعل الخ.. ولعل هذه الدعوات "الشعارية" أن تكون أخطر وأسوأ الدعوات. وقد قتل لصحابها في القديم - الخوارج - بأيديهم الرجل الذي كان الرمز الحقيقي للحاكمية - وهو على بن أبي طهاله - وأفسحوا المجال

لمعاوية الذى جاء بالملك العضوض. وقد تعنى بــــــالندين الأخـــروى علــــى حساب التدين الدنيوى .

### لقد ضلت هذه الدعوات .. وأضلت .

إن دعوة الإحياء شئ آخر. إنها تعود بالدرجة الأولى إلى العقل، بينما تعود كل الدعوات الإسلامية الأخرى إلى النقل. وعندما أعمات العقل أنتهى بها إلى إيمان بالله يختلف عما جاء به علم الكلم الإسلامي. كما يختلف عن الموقف الأوربي السلبي الذي فضل أن يتجاهل أعظم قضية فسي الوجود - قضية وجود الله - لأن العامة يمكن أن تستسلم إلى معيار الحواس، البدائي، الذي لا يعبر إلا عن طفولة العقل الإنساني. فما دام الله غير محسوس لا يمكن أن نتاله الحواس، فلا داعي التفكير فيه، أما الفلاسفة الذين كان عليهم أن لا يستسلموا لهذا الفهم السقيم، فإنهم فعلا توصلوا إلى فكرة وجود الله، ولكنها كانت فكرة غائمة أثرت عليها الفلسفة المادية الغالبة على الفكر الأوربي وحكمها القصور البشرى الذي يعجز عن أن يتوصل إلى المصورة المثلي الله، ولابد أن يأتي بها وحي من السماء، ولما كانوا فلاسفة وليسوا أنبياء، فقد وقفوا في منتصف الطريق .

وفى الوقت الذى رفض فكر الإحياء الإسلامى طريقة ومنهج علسم الكلام، فإنه وجد طلبنه فى منهج القرآن الكريم وتلاقى العقل مع الوحى فسى اعتبار أن القضية المحورية فى الإسلام (ويالطبع فى كل دين) هى الإيمان بالله. ومن أجل هذا جاء البند الأول من ميثاق دعوة الإحياء الإسلامى يبرز هذا الإيمان أولا وقبل كل شئ. ويسبرزه بالصورة العقلانية / القرآنية. ويعتبره نقطة البداية وواسطة العقد فى الإيمان الإسلامى الذى يعطى الكون ..

وهذه الصورة المميزة للإيمان بالله هي مسا تمسيز دعسوة الإحيساء الإسلامي عن بقية الدعوات كافة.. أوروبية. أو إسلامية.. وما يعطيها رشد الحياة وعمق الدين والتواصل مع الكون .

ومن خصائص دعوة الإحياء الإسلامي أنها لا تقتصر في النظر إلى الدين على النظر إليه من داخله، كما نفعل بقية الدعوات الإسلامية فتحصير نفسها فيه، ولا تعرف شيئا عما سواه. إن دعوة الإحياء الإسلامي تنظر إلى السي الدين من خارجه أيضاً (١) بحيث ترى الصورة الكلية للدين فلا تضللها أحداد الأشجار عن الغابة، وهي تصطحب معارف من خارج الدين أيضاً. كمــــا لا تفعل بقية الدعوات. ذلك لأن الحقيقة الكلية التي يمكن أن ترمز إلى الله أشبيه ببحيرة كبيرة ينبع منها نهر رئيسي هو الدين، كما ينبع منها أنهار أخرى أقل ا حجما تحمل أسماء الفلسفة. العلوم، الفنون، والأنب، والاجتماع، والاقتصاد، تتبع من بحيرة واحدة، فإن كل نهر يحمل - بغضل مجراه الخاص. إضافة إلى المصب والإنسان وكل من يلم بما تأتى به هذه الأتهار ويعلم مضامينها فإنه يكون أقدر فهم الدين فعندما يتحدث الإسلام عن حرية الاعتقاد - فإن ما عرفه من تاريخ وحضارة ونظم الحكم وارتباطهما بالحرية سيعزز إيمانه بما جاء به الإسلام عن الحرية، وإذا علم تاريخ ووسائل استغلال المرابين للمدينين، وكيف أن الربا كان يؤدي إلى استرقاق المدين نفسه، فسإن إيمانسه بتحريم الإسلام للربا سيتأكد، وبالمثل فإنه عندما يعسرف ما يسؤدى اليسه الاستئثار والاستيداد من الكوارث فإن تتديد القرآن بطغيان الحكام والفراعين سيندعم، وبهذا يكون إيمان المؤمن إيمانا بصيرا وليس أعمى، عميقا وليسس سطحيا. وانعدام معرفة الشيوخ والفقهاء بهذه المعارف واقتصارهم في فسهم الدين على الدين نفسه ووحده جعل إحساسهم بكل ما في القسر أن مسن قيسم كالحرية والعدالة الخ.. ضحلا وسطحيا. فهم يتحدث ون باستمرار عن أن القرآن كرَّم بنى آدم، وندد بالاستغلال، ولكن هذا الكلام ليس له أي مضمون عملى لديهم، وهم أنفسهم يمتهنون كرامة الإنسان ويمارسون الاستخلال الأن

<sup>(</sup>١) وسندنا "الشرعى" في هذا هو أن القرآن الكريم قرن "الحكمة" بالكتاب كأصل من أصول الدين، ومسن ثم فكل استهداء سليم ورشيد خارج الكتاب لا يعد شذوذاً عما أراده القرآن لأنه استلهام للحكمة السنق نسص عليها ..

المضمون العملى الذى هو روح كلامهم إنما يتعزز بغضل معرفة النظم السيامية في العالم بأسره، وطرق الحكم وأنماط الحضارات وحركات الجماهير الخ.. وهم يجهلون هذا كله "لأنه يخرج فيما رأوا عن إطار العلم الديني".

ومن هذا انسمت دعوة الإحياء الإسلامي بالشمول والانفتاح السذى لا يطيقه، ولا يقبله / الذين حصروا أنفسهم في تنصوص الأسلاف".

ولم يحدث أى فارق بين ما تقدمه العلوم والفنون والتاريخ الخ.. وما يقدمه الإسلام لأننا من البداية – وعلى نقيض مسلك الأخرين، عمدنا رأسا إلى القرآن الكريم. ولو أننا – أخذنا بكلام الفقهاء والمفسرين لوجدنا تعارضا كبيرا.

إن دعوة الإحياء الإسلامي عندما لنطلقت من القرآن رافضة الالتزام بكلام المفسرين ثراءت لها عظمة وروعة، وعبقرية القرآن وتفتحت آفاقه وعطاءه الذي لا يحد، وكانت تحجبه غشاوات مجادات التفسير، ومسسن شم لمكن أن تمثلهم معظم مبادئ وأصول دعوة الإحياء الإسلامي مسن القرآن الكريم نفسه، ووحده، وأن تعززها بشواهد التاريخ .

وقد وجد فقه دعوة الإحياء. أن نصوص القرآن الكريم عن كرامسة الإنسان، وحرية الفكر، والمساواة مع المرأة، تزيد عما وضعته المعايير الدولية لها.

\* \* \*

يعد هذا المنطلق القرآني وجدنا أمامنا المسنة، وهسى مسادة الفقسة الإسلامي ولحمته وسداه، وإليها أكثر من القرآن سيعود بناء الفقه الإمسلامي والفكر الإسلامي عامة. وإليها بنسب الفقهاء معظم لحكامهم.

ولكن دعوة الإحياء الإسلامي لــم تتقاعس، أو تستسلم فابدعت تخريجين حلت بهما أزمة السنة المستعصية ..

التغريج الأول: ضبط المنة بضوابط القرآن الكريسم. وهذا ما لا يمكن أن يرفضه أنصار المنة نفسها، وفي الوقت، فإنه عند تطبيقه بالفعل (وهو الأمر الذي أحجموا عن ممارسته) قد يستعيد ربع أو خمس ما جاء في الصحاح.

وترفض دعوة الإحياء الإسلامي كل ما يوجه إليها من ادعاء "هــل خفي ذلك عن البخارى ومسلم واستكففتموه أنتم ؟ " وهي نزاه نوعــا مـن الفرار من المقولة إلى القائل وشكلا من أشكال الإرهاب وتقديس الأســلف الذي ندد به القرآن (وإذا قبل لهم اتبعوا ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما ألفينــا عليه آباءنا).

نقول بلى، لقد تهيأ لنا من وسائل البحث والتمحيص ويفضل شميوع الثقافة والمعرفة ما لم يتهيأ للسابقين، ومن الطبيعي أن نصل السمي مسا لسم يصلوا إليه، ولا يمس هذا في شئ إخلاصهم وتقانيهم وتقواهم.

التغريج الثانى: هو أن كل ما قاله أو فطه الرسول خارج الإطــــار القرآنى إنما جاء بوحى سنى، أريد به البقاء ما بقيت الدواعى والأسباب دون أن يكون له تأبيد وحى القرآن .

ولم تبدع دعوة الإحياء الإسلامي هذه الفكرة أو تخترعها من تلقساء نفسها أو بحكم هواها، ورغباتها ولكنها بنتها على مقدمات ثابتة هي :

١. أن القرآن الكريم أغفل ذكر تفاصيل عديدة سواء بالنسبة للشعائر مسن صلاة أو زكاة أو بقية فرائض الإسلام الخ.. وبالطبع فإن إغفاله هذا لسم يكن نسبيا.. (وما كان ربك نسيا). و لابد له من حكمة ..

وما نفهمه من هذا هو أن القرآن الكريم أراد المكليات الكبرى التسابيد، أما تفاصيل هذه الكليات فلم يرد لها التأبيد وأو أراد لذكرها.

- لما كان من الضرورى تحديد هذه التفصيلات فإن القرآن وكل تبيانسها للرسول (.. لتبين للناس ما نزل إليهم).
- ٣. قام الرسول بهذه المهمة لا من تلقاء نفسه، ولكن طبقا لوحسى سننى يختلف في طريقته ومقتضاه عن الوحى القرآنى الذي كان لسه طبيعة مميزة ومقتضى صارم هو تبليغ النص القرآنى بحرفيته .
- غ. في الوقت نفسه فإن الرسول نهى عن كتابة حديثه، وأمر مسن كتسب شيئا أن يمحوه. وهذه قضية ثابتة لا يجوز التماحك فيها. فإن التنوين لسم يبدأ إلا على رأس المائة الأولى للهجرة على يدى عمر بن عبد العزيز.

ومدلول هذه الواقعة أن الرسول نفسه لم يشأ لما أمر به من تفاصيل صفة التأبيد القرآنية، وبهذا النقى مع القرآن نفسه، وهو الأمر المنتظر.. فما جاء به الوحى السنى يظل ما دامت الأوضاع نتحمله، وتتجاوب معه فإذا لم يحدث وجب العودة إلى القرآن الكريم الاستنباط أحكام جديدة تتفق معه، ومع الأوضاع ليضا (لا يكلف الله نفسا إلا وسعها). دون أن يكون الداعى لمسهذا هو الهوى أو الاختيان.

وقد صرح بعض الفقهاء ومنهم السيد رشيد رضيا، أن الصحابة رفضوا أن يجعلوا الأحاديث دينا عاما ودائما كالقرآن. وذهبت إحدى فتساوى الأزهر أن السنة لا تستقل بإثبات الإيجاب والتحريم.

بل إن هذا هو ما صرح به الرسول الله في الحديث عن عوف بسن مالك قال: خرج علينا رسول الله وهو مرعوب متغير اللون فقال: "اطبعوني ما نمت فيكم، وعليكم بكتاب الله عز وجل فأحلوا حلاله وحرموا حرامه" وفي رواية "خطبنا رسول الله بالهجير وهو مرعوب فقال: "اطبعوني ما كنت بين اظهركم وعليكم بكتاب الله أحلوا حلاله وحرموا حرامه" هسذا الحديث الذي اجتمع فيه أربعة من الصحابة يروى بعضهم عن بعض ينبئ بان

الرسول استشرف أن المسلمين سيحلون السنة دون أن يكون موجودا أيظهر ما تطرق إليها من خطأ أو نسيان أو وضع محل القرآن الكريم فتملكه الكرب(١).

بهذین التخریجین لم تعد السنة عقبة فضلا عن أن دعسوة الإحیساء الإسلامی تجعل الرسول المثل البشری الأعلی و الأسوة لكل المؤمنین، وأنها تتمسك بما وضعه من نقالید كرئیس دولة، وهو جانب بری الفقهاء أنه لیسس تشریعا (۲).

بهذین التخریجین لم تعد السنة عقبة فضلا عن أن دعسوة الإحیساء الإسلامی تجعل الرسول المثل البشری الأعلی والأسوة لكل المؤمنین، وأنسها - كما أشرنا إلیه آنفا - تتمسك بما وضعه من نقالید كرئیسس دولسة، وهسو جانب بری الفقهاء أنه لیس تشریعا .

\* \* \*

بعد القرآن والسنة – وجدت دعوة الإحياء الإسلامي – أمامها التسلال المتعالية، والمجلدات المتعددة من أحكام المذاهب وما وضعه الفقسهاء علسى مدار ألف عام. ودعوة الإحياء الإسلامي نتحي كل هذا جانبا، لأنها لا نقبسل أن يفكر الآخرون لها أو نرى الأمور بعيون ميئة، ولأنها نؤمن أن القسرآن الكريم يحثها على الفكر، وعلى "ما أنزل الله" وليس إنباع الأباء والأسسلاف. فهؤلاء الأسلاف رغم نفانيهم وإخلاصهم – لم يرزقوا الكمال.

# ولا تجد دعوة الإحياء الإسلامي حرجا في أن تعلن أن الفقهاء عندما أجمعوا على النسخ في القرآن وعلى تحديد القتال عقويسة المرتدد كانوا

<sup>(</sup>۱) أنظر الحديث في زيادات محاسن الاصطلاح على مقدمه ابن الصلاح للبلقيني تحقيق الدكتورة عائشة عبسد الرحمن (دار المعارف بمصر) ص ٦٨٤ -- والحديث أورده الهيثمي في مجمع الزوائد ١٧٠/١ وقال رواه العلواني في الكبير ورجاله موثقون .

 <sup>(</sup>٢) لا يتسع المحال للتفصيل وقد عولج الأمر في الجزء الثاني من كتاب "نحو فقه حديد" وهو المنصص للسسنة فعلى من يريد التفصيل أن يعود إليه. وكذلك في كتابنا "الأصلان العظيمان. الكتاب والسنة".

ولهذا فلا تجد دعوة الإحياء مشكلة مع التراث الفقهى لأنها إمـــا أن تستبعده تماما، أو أن تستأنس به في بعض الحالات وفـــي جميــع الحـالات تضع فقهها الخاص .

وسنقدم هذا أمثله توضيح كيف أن هذا الفقه الجديد يحل العديد مين أزمات المجتمع الإسلامي التي اعتمدت على الفقه السلقي. فقد ميزنيا بين العقيدة والشريعة، وهو تمييز أشار إليه الشيخ شلتوت رحمه الله في كتابيه "الإسلام عقيدة وشريعة" ولكن الشيخ شلتوت أم يذهب بيه التمييز إليي منتهاه، وإلى ما يستتبعه، الأمر الذي قام به فقه الإحياء الإسلامي إذ وجد أن العقيدة لها هدف وآليات تختلف عن هدف واليات الشريعة. فالعقيدة نتجه إليي القلب وتستهدف الإيمان وتستلهم الوحي ووسائلها فيراءة القرآن وتدبره والقربات إلى الله تعالى .

بهذا الأساس لا يمكن للعقيدة أن تزج بنفسها في خضم الدولة، أو السلطة. إن مجالها الوحيد هو الغرد، وقلبه وكل توجيسهات القرآن الكريم العقيدية هي إلى الأفراد. وإذا جاوزت العقيدة هذا النطاق الطبيعي لها إلى الدولة، أو السلطات، أو حتى مثلث نفسها في مؤسسة خاصة بها فإنها ستوجد الدولة الثيولوجية التي لا تكون دولة العقيدة (١) ولكن دولة الكهنوت، وهو أسوأ تشويه يمكن أن تصاب به العقيدة. بل ويقضى عليها كعقيدة.

إن هذا التكييف قد حل أكبر أزمة في مشكلة الحكم الإسلامي لأنه أبعد العقيدة عن مجال الحكم وحصرها في الأفراد، ولم يكن هذا تحكما أو هوى ولكن بناء على طبيعة العقيدة .

<sup>(</sup>١) والمصطلح نفسه سقيم، فليس هناك دولة للمقيدة ولكن يمكن أن نقول أمة العقيدة .

أما الذي يدخل في مجال الحكم فهو "الشريعة"، والشريعة هي عسالم العلاقات الإنسانية: أصحاب الأعمال مع العمال، الحكام مسع المحكومين، الأغنياء مع الفقراء، الرجال مع النساء الخ.. ففي هذه العلاقات يكون السهدف هو العدل وتكون الوسيلة هي القانون، ويكون الفيصل هو العقل وبهذا يصبح "الدولة" الإسلامية في أحكامها طابعا عقلانيا .

وإيمان الأقراد بالعقيدة يتفاعل تفاعلا جدايا مع التنظيسم العقلاسى للدولة. فتطبيق الدولة للشريعة نتيجة إيمان الأقراد وطلبسهم يكفل لهذا التطبيق الصفة الديمقراطية، والطبيعة العقلانية للشريعة تحمى العقيدة مسن تمثل الخرافة.

وفي قضية الفنون والآداب والتعدية بصفة عامة فإن فقه الإحباء علا بها إلى الإلسان لا إلى الإليمان واعتبرها من حرث الدنيا وثمرة النفسس الإنسانية بفجورها وتقواها. ومن ثم فلا تطبق عليها ضوابط العقيدة والكسن ضوابط الشريعة. على أن الاثتنين – العقيدة والشريعة – تحتفظان بمسلحة كبيرة من الحرية، حرية الفكر والاعتقاد والتجليات الإنسانية التي نتمثل فسي الفنون والأداب، والعقيدة نفسها تنص على أن عطاء الله تعالى ليس محظورا عن الذين يبتغون حرث الدنيا وأن حسابهم إنما يكون الله تعالى ليوم القيامة.

وبهذه الطريقة يمكن أن يوجد في المجتمع الإسلامي صسور عديدة من الغنون قد يستهدف بعضها لإرواء الشهوات لأن هذا ما لم يستبعده القسرآن من الإنسان وما ألهم الله النفس البشرية من فجور وتقوى ولا تحاسب هذه الغنون كما لو كانت نشاطا إسلاميا، لأنها نشاط لإساني يعود حسابه وعقابسه إلى الله يوم القيامة، ما دام ليس هناك إجبار على ممارسة هدذه الغنون أو مشاهدتها أو الاشتراك فيها بقوة أو بأمر السلطة.

لما قضية الاقتصاد ومشكلة للربا المعقدة، فإن دعوة الإحياء رأت بنظرة واحدة أن كلمة "و لا تظلمون" "بضم الناء" الأخيرة في الآية (فإن تبتـم فلكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تظلمون ويتضمن اعترافا بأثر التضخيم وأن تجاهله يؤدى إلى الحيف على الدائن وظلمه، والظلم كريه في الإسلم سواء كان المدين أو الدائن، ومن ثم فليس هناك تحريم على أكثر أنواع الربا لنتشارا في عصر يجعل التضخم أمرا لازما.

وتوصل الفقه الجديد إلى نظرية تلاقى الحقوق والواجبات بين العمال واصحاب الأعمال التى تحسم شافة تناقض المصالح والصراع الطبقى وتحوله إلى اختلاف حول قسمة العائد يحسمه العدل الإسلامي. كما لم تجد صعوبة في تفسير الآية ٢٨٢ من سورة البقرة تفسيرا يوجب ويقر الاتفاقيات الجماعية أو عقد العمل المشترك كما قد يطلق عليه في بعض الحالات وهدو جوهر النقابية (۱).

وقد عزز الفقه الجديد قاعدة "إساءة استخدام الحق" وما تتطلبه مسن ضبط لأنها تحقق العدل، وهو الهدف الرئيسي للشريعة، قدر ما عزف عسن "سد الذرائع" لأنها تخالف أسلوب المقاصة الذي وضعه القرآن الكريسم "إن الحسنات يذهبن السيئات" كما تستبعد توجيهاته في التوبة والندم وغفران الله الذوب.

\* \* \*

هذا عرض سريع للطريقة التي توصلت بها دعوة الإحياء الإسلامي اللي أسسها، ووسيلة تعاملها مع هذه الأسس، وكيف أنها بذلك بدنت الكثير من المشكلات التي أوجنتها تعقيدات الفكر السلفى والفقه التقليدي .

<sup>(</sup>٢) أنظر كتابنا الإسلام والحركة النقابية من ص ٨٨ إلى ص ٨٥ .

### نزحة اللاضية تتناقض م الإطلام

لما كانت نزعة الماضوية هي أبرز ما نتسم به الدعوات الإسلامية المعاصرة، وأنها هي السمة المشتركة بينها جميعا. فقد رأينا أن نفرد لتفنيدها هذا الفصل الموجز لعله أن يشفي هذه الدعوات من دائها العضال، فمهما كان نبل العاطفة التي نشد هذه الدعوات إلى الماضي المجيد، ونحو القرون الثلاثة التي ارتأت أنها أفضل القرون، ونحو الشخصيات النابهة، العظيمة، والمباركة بصحبة الرسول، فإن التحليل العميق لهذه النزعة يثبت أنها أيست من الإسلام، بل إنها نتاقض الإسلام.

#### وتناقضها مع الإسلام يتأتى من أمرين:

الأول: أن الإسلام يمثل المستقبلية في حين أن هـذه النزعـة تمثـل الماضوية .

الشُّقى: أن الإسلام يمثل الموضوعية، وهذه النزعة تمثل الذانية . وقيما يلى تقصيل هذا الإجمال ..

#### المستقبلية والماضوية:

يغرس الفلاح البنور في الأرض ناظرا المستقبل الذي سيجعل هسذه البنرة نباتات باسقة، وهو لا يتصور أنه سيلكل منها فورا، كما أنسه عندما غرسها في الأرض حرم نفسه لذة استهلاكها، ولو أنسه أستهلكها لكسب

الحاضر وخسر المستقبل، ولحصل على حمل جوال من "التقاوى" بينما كـــان من الممكن لو زرع هذه التقاوى أن توجد له أطنانا من المحاصيل.

ويوفر التاجر من أرباحه فلا ينفقها على ملذاته، ولكنه يدخرها ويعيد استثمارها ويحرم نفسه مما توفره من استمتاع لأتـــه يعمــل للمســتقبل.. لا للحاضر.

الإسلام كهذا الفلاح والتاجر، إنه يجعل الحياة الدنيا بأسرها مزرعة للآخرة، فهو ينظر المستقبلين، لأنه يعد مما يتصوره كل المستقبلين، لأنه يستخدم الحياة الدنيا بأسرها كقنطرة الحياة الآخرة. بحيث تكون الحياة عملا ودأبا وكدحا وكفاحا ومجالا لأداء الصالحات واجتناب السيئات وهذا العمل والكفاح هو سمة كل الدعوات "المستقبلية" وتعيز الإسلام هو أنه يجعل الحياة الدنيا بأسرها قنطرة المستقبل في حين أن الدعوات المستقبلية الأخرى تضمد مدى محددا أو أن يسخر الأب حياته المستقبل أبنائه.

ففكرة العكوف على الماضى واستلهامه مخالفة تماما للإسلام النسها تحول دون العمل والإبداع وأداء الصالحات وكبح الشهوات وتوجد بديلا عن هذا كله في التغزل في هذا الماضى والإشادة به، أو تجعل الشحاذة منه عملا وحرفة، وهي في أعماقها مرض نفسي تبرر به النفس عجزها عن العمل، وسيادة السلبية عليها، والإسلام في مستقبليته لا ينظر إلى الماضى ولا يقدس القبور، أو يعلى بنيانها، بل يطمس معالمها، وإذا كان قد سمح بزيارتسها فللاعتبار، وقد رأى أن التمسح باركانها أو تصور أي قوة فيها ندوع من الشرك والماضوية في حقيقتها تقبورية ووثنية ..

#### الموضوعية والذاتية :

والجانب الثاني الذي تتنافي فيه الماضوية مع الإسلام. أن الإســــلام موضوعي. أي أنه يمثل الفكر، والمبدأ، والقيم في حين أن الماضوية تمثـــل

التراث، والأشخاص، والممارسات. وفي حين أطلق الإسلام على اتباعه أسم "المسلمين" أي الذين يؤمنون بالإسلام وقيمه الموضوعية فإن الماضوية جعلت أصحابها يحملون أسم "السافية" وما السافية إلا أتباع السلف وطرائقهم ومذاهبهم وقد رفض الإسلام هذا وسمى اتباعه المسلمين أو المؤمنيان ويتضم مدى الفرق في أن وسيلة الموضوعية هي الفكر، وأن وسيلة السافية هي التقليد فالفرق بين الموضوعية والسافية هو الغرق بين التفكير والتقليد، وقد يصور هذا الآيات العديدة التي تندد بالذين إذا دعوا إلى مسا أسافية).

ولما كان الإسلام محكما في بنائه: كالجمد الواحد الذي يعمل كل عضو فيه لمصلحة الجسم كله دون أن تتنافر مهمة عضو مع مهمة بقيلة الأعضاء أو تعمل ما يسئ إلى الجسد بل تتلاقى كلها في العمل لله. فيان عزوف الإسلام عن الماضوية يتلاقى مع نفوره من الذاتية ويجمع هذا وذاك في نهيه عن تقديس الأشخاص أو توثين الأشياء أو اتباع الأباء والأجداد. ومن دلائل ذلك تمجيده المسجد وتنديده بالقبور وأمره بالتفكير ونهبه عن التقليد، وبهذا يكون الإسلام بمستقبليته وموضوعيته في واد والسلفية بماضويتها وذاتيتها في واد آخر.

وقد يجعلنا هذا نفهم كيف أن الدعوات الإسلامية عندما تمسكت بالماضوية كاحد رموزها ومقدساتها، فإنها في الحقيقة كانت تؤمسن بفكسرة نتاقض الإسلام! وأن هذا من أكبر أسرار فشل هذه الدعوات وعجزها عن التعامل مع الواقع، ولو كانت الماضوية من الإسلام لكان يجب أن تتصسر ولو دعوة واحدة من هذه الدعوات.

والقرآن الكريم والسنة النبوية سواء في رفض الماضوية وسلمنيتها وذلتيتها لأنهما معا يدعوان إلى المستقبلية والموضوعية .

- (والذين إذا قبل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله قالوا بل نتبع ما الفينا عليه آباءنا أو لو كان آباءهم لا يعقلون شيئا ولا يهتدون). (١٧٠ البقرة)
- ﴿قَالُوا حسنا ما وجدنا عليه أباعنا أو لو كان آباؤهم لا يعلمون شــــئا
   ولا يهتدون﴾.
- (قالوا اجثت لثلفتنا عما وجدنا عليه آباءنا).
- (ما تعبدون من دونه إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم). (٤٠ يونس)
- الأنبياء}
   الأنبياء}
- (إنا وجدنا آباءنا على أمة وأنا على آثارهم مهندون). (٢٢ الزخرف)
- (أنتهانا أن نعيد ما يعيد آباؤنا).

وكل الآيات أو الأحاديث التي تشيد باشتاص فإنما يكون هذا لأعمالهم وليس لأشخاصهم كما لا يضفى القرآن على أحد مسن المخلوقيات عصمة أو توثينا وقد خص الله تعالى رسله بوحيه وتوجيها، ولسهذا جاز للمؤمنين أن يكون الرسول أسوة لهم وهي صفة ليست لغيره، وعندما أمتدح الصحابة فإنه أمتدهم لأنهم (أشداء على الكفار رحماء بينهم تراهم ركعا سجدا يبتغون فضلا من الله ورضوانا) وختم الآية (وعد الله النيان أمنوا وعملوا الصالحات منهم مغفرة وأجرا عظيما) وكل آيات المدح في القسرآن تصب على (الذين آمنوا وعملوا الصالحات) ولم يعد الله تعالى العرب بوراثة الأرض ولكن "الصالحين" ولم يعط للأنبياء من سلطة سوى التبليف والبيان وحذرهم في عبارات جازمة نجاوز هذا .

وقال الرسول "مثل أمتى مثل المطر لا يدرى أوله خير أم أخره" بل لقد فضل الرسول ﷺ الذين آمنوا ولم يروه، وأورد الإمام أحمد بن حنيل في مسنده عدداً من الأحاديث بهذا المعنى منها:

- " عن أبى محيزيز قال قلت لأبى جمعة رجل من الصحابة رضيى الله عنه حدثنا حديثا سمعته من رسول الله الله قال نعم أحدثكم حديثا جيدا، تغدينا مع رسول الله ومعنا أبو عبيده بن الجراح فقال يا رسول هل أحد خير منا ؟ أسلمنا معك وجاهدنا معك قال نعم قوم يكونون مسن بعدكم يؤمنون بى ولم يرونى .
- وعن أنس بن مالك رضى الله عنه قال: قـــال رســول الله و ودنت أنى لقيت إخوانى فقال أصحاب النبى الله نحـــن إخوانــك. قـــال أنتــم أصحابى، ولكن إخوانى الذين آمنوا بى ولم يرونى.
- وعن أبى إمامة رضى الله عنه قال: قال رسول الله ظلطوبى لمسن أمن بى ور آنى مرة وطوبى لمن أمن بى ولم يرنى سبع مرات (١).

وهذا يدل على أن الإخلاف قد يكونون أفضل مـــن الأســلاف وأن الذين لم يشاهدوا النبي وآمنوا به أفضل من الذين شاهدوه وآمنوا به .

فإذا قيل إن الرسول قال عن أصحابه "والذى نفس محمد بيده ألسو أن أحدا انفق مثل أحد ذهبا ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه". فإن ذلك إنما كان لأن كفاحهم مع الرسول أدى لظهور ونجاح الإسلام، وهو - في النهاية - يصبب في نيار المستقبلية والموضوعية .

 <sup>(</sup>۱) أنظر الفتح الرباق في ترتيب مسند الإمام أحمد بن حنيل الشيبان للشيخ الوالد رحمه الله ج١ ص ١٠٥ - ١٠٧ وقد أورد البخارى في خلق أفعال العباد رواية عن أبي جمعة بالمعنى نفسه .

# فليئسن

| ٣  | <b>مئينة</b>                                                           |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| ۲  | الغصل الأول: توحيد الله يستتبع                                         |
|    | التعددية فيما عداه                                                     |
|    | القصل الثاني: إشارات القرآن إلى التعددية .                             |
| 17 | <u> </u>                                                               |
| Y1 | الفصل الثالث: تقرير تعددية الأديان                                     |
| Y1 | السبب التساريخي .                                                      |
| Yo | السبب الموضوعي                                                         |
|    | الفصل الرابع: الحسكمة.                                                 |
| ٤  | أصل مسكوت عنه من أصول الإسلام                                          |
|    | يقرر الاتفتاح والتعددية                                                |
| £Y | ماذا تعنيه الحكمة                                                      |
| £0 | لماذا ذكر القرآن الحكمة جنبا إلى جنب الكتاب                            |
| ٤٨ | الفصل الخامس: التعددية في مجتمع إسلامي                                 |
| £4 | قضية الاختلاف والاتتلاف                                                |
|    |                                                                        |
|    | غواية الشياطين .                                                       |
| דר | القصل السائس : آليات ضبط التعددية                                      |
| 77 | توفر درجة من الوعبي السليم للإسلام                                     |
| ٦٩ | الأمر بالمعروف والنهي عن المنسكر . ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| Y7 | مقتضيات التعددية في المجتمع الإسلامي                                   |
|    | ملحق عن دعوة الإحياء الإمثلامي :                                       |
|    | ١. فكر وفقه دعوة الإحياء .                                             |
| 4  |                                                                        |
|    |                                                                        |
|    |                                                                        |



رقم الإيسداع بدار الكتب ٨٦١ه اسنة ٢٠٠١ الترقيسم النواس 8-33-3378 I.S.B.N. 977



توهم كثير من الناس أن الأمة الإسلامية لما كانت أمة التوحيد، فإن هذا يفترض الأحادية في النظم، بمعنى أن يكون هناك رئيس وأحد، ونظام وأحد، وحزب واحد، وصحافة واحدة الخ ..

وبذهب هذا الكتاب عكس ذلك تماما ويوضيح أن توحيد الله تعالى يستتبع التعددية فيما عداد. فالتوجيد مقصود به الله وحده، ومد معنى الواحدية على غيره يمكن أن يكون نوعا من الشرك، ويستشهد على ذلك بعدد كبير من الآيات القرآنية التي تقرر التعددية وتتقبل الاجتهادات داخل الإطار الفسيح، بل إن انفتاح القرآن وصل إلى درجة الاعتراف بكل الأديان، وبكل الرسل وخص الله تعالى نفسه بالفصل فدما فيه يشتجرون .،

وتحت عنوان «الحكمة: أصل مسكوت عنه من أصول الإسلام يقرر الانفتاح والتعددية» يوجه الكتاب الانتباه إلى أن القرآن يدعو إلى «الكتاب والحكمة» ويفند ما ذهب إليه الشافعي من أن الحكمة هي السَّنَّة لأن القرآن يوردها في كثير من الآيات بما ينافي هذا المعني فضلا عن أن السَنْةِ نفسها تدعو إلي الحكمة وتعتبرها ضالة المؤمن، وأن تقرير القرآن للحكمة أصلاً من أصول الإسلام يوجب استلهام النافع والمفيد من كل الثقافات والحضارات كائنة ما كانت وأن المسلم يكون أحق

وفي فصل خاص يعرض الكتاب تصوره عن «التعددية في مجتمع إسلامي» فيشير إلي مبدأ رئيسي في الإسلام هو قبول الاختلاف وأنه لا يثير عداوة أو حساسية لأنه مما لا مناص عنه، ولأن الله تعالى خص نفسه بالفصل فيه يوم القيامة وأن الاختلاف غير الخلاف. فالاختلاف يوجب التعددية ولكن الخلاف يؤدى إلى الواحدية ثم ينتقل إلى العاملين الرئيسين في المجتمع الإسلامي إلا وهما هدانة الأنبياء وغواية الشياطين.

> وفي الفصل الأخبر ضوابط التعددية يتحدث الكتاب عن أنه وإن كانت من شحبة الميدا ليست في حاجة لأليات تضبطها، لأنها -كالحرية- تضد بنفسها، إلا أن التجربة تثبت ضرورة وجود هذه الأليات التي تضمع «قوا-وتكفل لها الاستمرار وتحول دون الانحراف، ويعرض الكتاب في هذا أ ضرورة توفر حد أدنى من الفهم الإسلامي الرشيد الذي يرفض التعصب كما يعرض «الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر» وهو يعالج هذا المبد معالجة تفصيلية ويقارن ما بين الأيات المتعددة في القرآن وبين حديث منكم منكرا الخ .. المشهور ويوجب ضبط الحديث بالقرآن بحيث ينحم باليد على الحالات العاجلة التي تؤدي السلبية فيها إلى وقوع جريمة المفهوم التقليدي للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ويورد رأيا للأماء حسن البنا أبداه عندما حطمت مجموعة من «مصر الفتاة» بعض الحاء



.2

دار الفكر الإسلامي

النمن عجبيهات

To: www.al-mostafa.com